
1

x يل صنع السلام  دل
باستخدام المبادئ الإسلامية

ية والمبادئ الإسلامية تشابه بين المعايير الدول أوجه ال



2

x

 
 

ن ذَكَرٍ وَأُنثََىٰ ا خَلَقْنَاكُم مِّ اسُ إِنَّ هاَ النَّ " يَا أَيُّ
وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ 	 	

هَ عَلِيمٌ خَبِيٌر " هِ أَتْقَاكُمْ، إِنَّ اللَّ عِندَ اللَّ 	 

)سورة الحجرات: 13( 	



1

x

 
 

v

السفير إبراهيم رسولتأليف
الدكتورة هدى عبادي

البروفيسور مارك مولر ستيوارت
المستشار الخاص إلدريدج أدولفو



12/2025
    المحتويات
المؤلفون
4
شكر وامتنان
7
تمهيد
10
01
مقدمة

13
المنهج: مقاربة المبادئ الأولى1.1 
16

مؤتمر اسطنبول: التحقق من الفرضية2.1	
17

هيكل الدليل 3.1
18
02
الإسلام ومقاربات صنع
السلام المعاصرة
19

تكامل1.2  أوجه ال
20

الأمة المعاصرة: الحاجة إلى صنع السلام	2.2
21
03
نحو منظومة إكولوجية
إسلامية لصنع السلام: 

المبادئ السبعة
23

1 المبادئ السبعة3 	 .
23

فهم الجهاد في جميع مظاهره2.3 	
31
04
 الإسلام وإطار صنع
السلام القائم على الحقوق:

مقاصد الشريعة	
 

32

المقاصد العليا للشريعة الإسلامية1.4

)مقاصد الشريعة(
	
32
مفاهيم أخرى داعمة2.4 	
38
05
حقوق المرأة في أماكن
 الصراع ذات الأغلبية 

المسلمة

 

40
ديناميكيات النوع الاجتماعي، والمعايير، 1.5	

والتفسيرات البشرية للنصوص الإلهية
41
	2.5
بناء إجماع كافٍ: نحو الإدماج المبدئي
44

	3.5
استراتيجيات حقوق المرأة ومشاركتها
46



68خاتمة

الملحق )أ(: المراجع
70

12/2025 المحتويات

الإسلام وقوانين الحرب:06
أدوات ومفاهيم عملية

أخرى

50
50الإسلام وقواعد الحرب1.6 	
51مفاهيم إسلامية أخرى مهمة2.6	

الإسلام وتشكيل الدولة07
 في أوقات الصراع

58
58من الصبر الاستراتيجي إلى الحكم الاستراتيجي1.7
تشكيل الدولة الإسلامية في أوقات الصراع –2.7

ميثاق المدينة
59

60المواطنة الشاملة وميثاق المدينة3.7
60الحكم الاستشاري )الشوروي( والتمثيلي4.7
62عملية شاملة5.7
يق الوسط6.7 62الوسطية: من الثنائيات الزائفة إلى الطر
63نماذج محتملة لتشكيل الدولة7.7
66الحكم الانتقالي بعد الصراع8.7

	
 	

08

	
	
	 
	
	 
	 

 

    



4

    المؤلفون

    المؤلفون

لت حياة السفير إبراهيم رسول بالتزامه طوال حياته بالعدالة والتعايش  راهيم رسول تشكَّ السفير إب
المشترك، وبمشاركته ودوره القيادي في النضال ضد نظام الفصل العنصري )الأبارتهايد(. وقد بدأت مسيرته 
النضالية في فترة دراسته الثانوية، واستمرت من خلال دوره القيادي في كل من الجبهة الديمقراطية المتحدة 
يرة  يقي؛ فاضطر إلى تقديم التضحيات، ومنها قضاؤه بعض الوقت في السجن في جز والمؤتمر الوطني الأفر

روبن، حيث التقى نيلسون مانديلا أول مرة، فضلًًا عن فرض الإقامة الجبرية عليه.

الجمعية  وكان قبل ذلك، عضوًا في  يكية.  الأمر المتحدة  الولايات  يقيا في  أفر شغل منصب سفير جنوب 
يقيا، ولرئيس وزراء  ية جنوب أفر الدولة في جمهور لرئيس  )البرلمان(، كما عمل مستشارًا خاصًا  الوطنية 

)حاكم( مقاطعة كيب الغربية.

مشاركته  خلال  من  بالدين،  مدفوعة  رسول  إبراهيم  للسفير  والسياسية  الاجتماعية  مشاركتاه  كانت 
 في “الحركة الإسلامية” - مؤسسًا لـ “دعوة الإسلام” - )The Call of Islam(، وفي “حركة ما بين الأديان”
)Interfaith Movement(، حيث حشد المسلمين والمجتمعات الدينية الأوسع نطاقًا لتطوير فهم أعمق 

للإسلام وللدين في ظل الظروف السائدة للعولمة في عالم اليوم.

وباعتباره مؤسس “مؤسسة العالم للجميع” )World for All Foundation(، نشط السفير رسول في إعادة 
ية لعلاقات التعاون بين الأديان والثقافات والمجتمعات على المستوى العالمي،  التأمل في الأدوات الفكر
شين والمستبعدين. كما أنه شغل منصب عضو في  وفي إرساء العدالة والكرامة والإدماج والمساواة للمهمَّ
مجلس إدارة “معهد المقاصد”، ومنصبَ مستشارٍ لـ  “جمعية المسلمين في جميع مناطق دالاس”. وشغل 

يقيا.  أيضًا منصب مدير غير تنفيذي ورئيس بنك التنمية لجنوب أفر

يوس في الآداب، وعلى دبلوم عالٍ في التعليم من جامعة كيب تاون، إضافة إلى  حصل السفير رسول على البكالور
ية من جامعة روزفلت )الآداب الإنسانية( وجامعة تشاتام )الخدمة العمومية(. دكتوراه فخر



5

    المؤلفون

 Transformative( "التنفيذية لمؤسسة "ترانسفورماتيف بيس المديرة  ادي  الدكتورة هدى عب
ية متخصصة في عمليات السلام الشاملة، والمرأة والسلام والأمن، والمقاربة  Peace(، وهي شركة استشار
القائمة على حقوق الإنسان في منع التطرف العنيف. تتميز بأكثر من 18 عامًا من الخبرة الواسعة في تصميم 

يقيا.  برامج بناء السلام وتنفيذها في الولايات المتحدة وأوروبا ومنطقة الشرق الأوسط وشمال أفر

يز بناء السلام في  تعمل الدكتورة عبادي مع مجموعة واسعة من أصحاب المصلحة 1لتسهيل الحوار وتعز
ية. وتعمل في تطوير برامج  مناطق الصراع الحساسة مثل أفغانستان، وليبيا، والعراق، وفلسطين، وسور
يز إدماج المرأة في عمليات السلام، كما تقدم خبرتها في تصميم برامج منع التطرف العنيف، وهي برامج  لتعز
مجتمعية قائمة على المجتمع، وهي ذات صلة بالنوع الاجتماعي ذي الانتماء والإدارة المحليّين؛ وتجري 

بحوثًا قائمة على الأدلة للمساعدة في صوغ قرارات السياسة على المستويَين الوطني والدولي.

قبل تأسيسها "ترانسفورماتيف بيس"، عملت الدكتورة عبادي مديرةً مساعدةً لبرنامج حل النزاعات في مركز 
كارتر بين عامي 2014 و2019.  كما عملت مديرة برامج في منظمتين لتحويل الصراعات، وهما منظمتان عملتا 
يبي والسياسي. حصلت الدكتورة عبادي على  مع الشباب اليهودي والشباب المسلم من خلال التعليم التجر
درحة الدكتوراه في الاتصال السياسي من جامعة ولاية جورجيا، وعلى شهادة الدراسات العليا من جامعة 
ديوك )كارولاينا الشمالية( في دراسات الشرق الأوسط، وعلى الماجستير في العلاقات الدولية والدبلوماسية، 
مع التركيز على دراسات الشرق الأوسط وحل النزاعات، وذلك من جامعة سيتون هول. كما حصلت على 
العديد من الجوائز، بما في ذلك جائزة "آي بي إس للنساء المؤثرات" لعام 2019، وجائزة الخريجين الشباب 
 في كلية لوثر لعام 2018، وزمالة جامعة ولاية جورجيا الرئاسية للصراع والعنف العابر للثقافات، وجائزة معهد

 أتلانتا للقيادة الدبلوماسية لعام 2018 لبناء السلام. وتشغل الدكتورة عبادي حاليًا عضوية المجلس الاستشاري 
.)RESOLVE( "يزولف البحثي لمؤسسة "ر

مارك مولر ستيوارت، المحامي الملكي أستاذ ممارس في كلية الحقوق بجامعة إدنبرة وكلية لندن 
 ،Beyond Borders Scotland للاقتصاد، حيث يدير مشروع المعايير الدولية. كما أنه أيضًا مؤسس لمنظمة
سة للتبادل الثقافي والسياسي الدولي.   وهي منظمة حوار وبناء سلام مقرها في اسكتلندا، وهي مؤسسة مكرَّ

التابعة لإدارة الشؤون  للوساطة في وحدة دعم الوساطة  عمل مارك مولر، منذ عام 2015، مستشارًا أول 
السياسية وبناء السلام التابعة للأمم المتحدة، حيث قدم المشورة للعديد من المبعوثين والممثلين الخاصّين 
ية واليمن وليبيا والسودان وجنوب السودان والعراق وجورجيا  للأمم المتحدة، بما في ذلك ما يتعلق بسور
وأفغانستان. كما يقدم المشورة لأكاديمية فولك برنادوت في السويد بشأن عمليات السلام والحوار الأخرى، 

بما في ذلك ما يتعلق بأوكرانيا. كما أنه أحد مؤسسي مؤسسة »دلفينا«  في لندن.

علاوة على ذلك، فإن مارك مولر محامٍ أول في Doughty Street Legal Chambers )لندن( وكلية المحامين 
الاسكتلندية )إدنبرة(، حيث يقدم المشورة بانتظام للهيئات الدولية والمنظمات غير الحكومية الدولية بشأن 
القانون الدولي العام وقضايا حل النزاعات، بما في ذلك مركز الحوار الإنساني في جنيف. وقد عُيّّن مستشار ملك 
)King’s Counsel( في عام 2006، ورئيسًا للجنة حقوق الإنسان في مجلس نقابة المحامين الثامن في إنكلترا 

وويلز بين عامي 2006 و2014، وهو زميل في كلية الحقوق في جامعة هارفرد.

يز الحوار. المقصود بأصحاب المصلحة هم الأفراد والمؤسسات العاملة في مجال بناء السلام وتعز 	1



6

ية  ار أمام منتديات دول ب ا الاخت ا الماضية، على العديد من قضاي ر، طوال الثلاثين عامً عمل مارك مول
ية  رة الكبرى للمحكمة الأوروبية لحقوق الإنسان. كما أشرف على بعثات دول رزها الدائ مختلفة، أب
ر والكتب  تقاري قانون والنزاعات، ووضع مجموعة متنوعة من ال لتقصي الحقائق في مجال سيادة ال

نظر: النزاعات. يُ قانون الدولي الإنساني والمسائل المتعلقة ب قانونية وال حول المسائل ال
 Peacemaking, the Law of Armed Conflict, and Territories Effectively Controlled by Non-State 
Actors, Mark Muller QC, Centre for Humanitarian Dialogue, Geneva, (2021); Storm in the Desert, 

Britain’s Intervention in Libya and the Arab Spring, Mark Muller Stuart QC, Berlin (2017)

رنادوت في استوكهولم.  لحوار والوساطة في أكاديمية فولك ب فو المستشار الأول ل دريدج أدول إل
ر  ية، وتطوي تفاوض مع أطراف الصراع المسلح، وتصميم العمل يتمتع بخبرة واسعة في الوساطة وال
لوساطة في  ا مستشارًا ل قً ية، والوساطة والدبلوماسية الوقائية. عمل إلدريدج ساب تقال يبات الان الترت
لعديد  ل كان مستشارَ وساطة  المتحدة حيث  ومع الأمم   )EEAS( الأوروبية الخارجي  العمل  رة  دائ
ا في النزاعات في معهد  احثً عام )SRSG(. كان ب من المبعوثين الخاصّين والممثلين الخاصين للأمين ال

ة أبحاث الدفاع السويدية. ال ا في أوبسالا السويدية، ومع وك شمال أفريقي

اء السلام، اكتسب إلدريدج خبرة عالمية كبيرة من خلال  ن طوال مشاركته في الحوار والوساطة وب
أعلى  بمتبوّئي  بدءًا  المصلحة،  أصحاب  من  متنوعة  ومع مجموعة  متنوعة،  سياقات  في  العمل 
السلام  تكارات لصنع  الاب كاملة من  ر مجموعة  الشعبية. ولقد طوَّ ة  فاعل ال الجهات  المناصب إلى 
ية استجابة لاحتياجات مفاوضات السلام التي كان  ادر إلى إنشاء مشروع المعايير الدول الشامل، وب
ا )السودان وجنوب السودان وجمهورية الكونغو الديمقراطية  يجريها. كما عمل إلدريدج في أفريقي
انمار  ا ومولدوفا ومي ا وفنزويلا وجورجي ي ا، وغيرها(، وفي كولومب يبيري يون ول وأنغولا وزيمبابوي وسيرال
لتماسك  ا ل اسيً ا على الأزمة الأوكرانية ومستشارًا رئ يً بلقان وأفغانستان. ويعمل إلدريدج حال وغرب ال
ية  علوم السياسية والعلاقات الدول بلقان. حصل إلدريدج على الماجستير في ال الاجتماعي في غرب ال
اء السلام في صراعات ما  ن اء السلام؛ وب ن ا بحثية عن الوساطة وب من جامعة استوكهولم، ونشر أوراقً
ناميكيات الأمن الإقليمي في غرب  ا؛ ودي يبيري يون ول بعد الحداثة؛ والمخاطر الأمنية المباشرة في سيرال
ا؛ وتحديات إدارة الصراع التي تواجه جماعة تنمية الجنوب الأفريقي )SADC(، في إطار الأزمة  أفريقي
ية )ESDC( وأكاديمية فولك برنادوت. ية الدفاع والأمن الأوروب ابوية؛ وصنع السلامالشامل مع كل زيمب ال

    المؤلفون



7

يّين  قادة والعلماء والممارسين الدينيين وأصحاب المصلحة المحل الشكر إلى جميع الخبراء وال نتوجه ب
يل المواد الموضوعية التي أدت إلى  زوا فهم وتحل تفكير وعزَّ ل موا مُدخلات ل وأطراف الصراع الذين قدَّ
يه، وكذلك من  تعليق عل نهائي لهذا الدليل. لقد ساهم هؤلاء كلهم، من خلال قراءة النص وال تاج ال الإن
خلال مشاركتهم في المناقشات وورش العمل ومجموعات التركيز والمؤتمرات التي عُقدت خصيصًا 
مٌ من خلال مشاركتهم  بتوا جميعهم أنهم مصدرٌ قيِّ ية. لقد أث ائج البحث والخبرة العمل ت ار ن ب لاخت
يقاتهم وملاحظاتهم،  هم وحكمتهم؛ لقد كانوا صريحين وصادقين في تعل هم ومعرفتِ المؤلفين خبراتِ

ة لتحسين ممارسة صنع السلام. نية في محاول ا بحسن ال مً التي اتسمت دائ

كما نتوجه بالشكر إلى فريق أكاديمية فولك برنادوت، حيث ساهم العديد من الأفراد والإدارات في الأكاديمية 
في تطوير هذا الدليل. لقد قرأ كل من عبد الهادي العجله، وسيسيليا هول ويكلوند، وسابا نوزاري، وبونتوس 
دة النصوص، وقدموا تعليقات عليها. ونود أن نشكر أيضًا بشكل خاص ماركوس ديربلوم، مدير  أورستيدت مسوَّ
إدارة منع الصراعات، وبونتوس أورستيدت، رئيس وحدة دعم عملية السلام، على استضافة مشروع المعايير 

الدولية في إدارتيهما وعلى دعمهما وتشجيعهما المخلصين، فلولاهما لما كان من الممكن إنتاج هذا الدليل.

نشكر بشكل خاص الأستاذ تيم ألين والدكتورة مارثا جايجر من كلية لندن للاقتصاد ومعهد فيروز لالجي على 
استضافة مشروع المعايير الدولية.

ية عبر الإنترنت التي عُقدت في  ا المشاركين المتميزين في ورشة عمل مشروع المعايير الدول ضً ونشكر أي
ر  توت ار ال ب ر 2022، وورشة عمل اخت ثاني/نوفمبر 2020، ومؤتمر اسطنبول الذي عُقد في شباط/فبراي تشرين ال

ا بحسب الترتيب الألفبائي: ر هاوس في آب/أغسطس2023. ونسوق أسماءهم هن راكوي في ت

اذ أليساندرو سيموني،  ريفاتي؛ الأست ان ب راي ورشة عمل مشروع المعايير الدولية عبر الإنترنت: البروفيسور ب
ا، المبعوث الخاص للاتحاد الأوروبي إلى أفغانستان؛ الدكتورة أورزالا  ي ورنسا؛ السفير رولاند كوب جامعة فل
ية أفغانستان للسلام الشامل؛  تكار في أفغانستان؛ مريم صافي، آل نعمت، مديرة وحدة البحوث والاب
ر  قائم بأعمال مدي ار، ال اك واشا ك ال راندت، سفير الاتحاد الأوروبي في أفغانستان؛ ب السفير أندرياس فون ب
رئيس  قسم الدين والمجتمعات الشاملة في معهد السلام الأمريكي؛ السفير وحيد عمر، كبير مستشاري ال
ياس عرفاني، المستشار السياسي  ر العام لمكتب الشؤون العامة والاستراتيجية؛ إل أشرف غني والمدي
بمكتب الممثل المدني الأول لحلف شمال الأطلسي في أفغانستان؛ مايكل سيمبل، أستاذ في معهد السناتور 

جورج ميتشل للسلام والأمن والعدالة العالميين، جامعة كوينز بلفاست؛ أندرو واتكينز، كبير

الإنسان  حقوق  لجنة  رئيسة  أكبر،  شهرزاد  ية؛  الدول الأزمات  مجموعة  أفغانستان،  في  المحللين   
كا ثيروس، وحدة أبحاث  المستقلة في أفغانستان؛ البروفيسور أنفر م. إيمون، جامعة تورنتو؛ ماري
ية لندن للاقتصاد؛ سعيد فرجاني، عضو البرلمان عن حزب النهضة  الصراع والمجتمع المدني في كل
)تونس(؛ ستيفان دي ميستورا، المبعوث الخاص السابق للأمم المتحدة إلى سورية؛ ظافر ميسي، 
اء السرغلي، رئيسة  ا، برلين؛ خديجة عرفاوي، باحثة ومؤلفة، تونس؛ الدكتورة سن ت منسق مؤسسة سي
يونسكو لحقوق الإنسان والديمقراطية والسلام، جامعة النجاح الوطنية، فلسطين؛ عائشة  كرسي ال
ا؛ هوما تشوغتاي، خبيرة في الحوكمة  ركي بينغول ديمير، محامية ومدافعة عن حقوق الإنسان، ت
الواشا حسن،  ا؛ ب ي ب ي اء الجلال، مستشارة قانونية وباحثة، ل اكستان؛ هن تنمية، ب نوع الاجتماعي وال وال
يم المرأة الأفغانية، شبكة المرأة الأفغانية؛ البروفيسورة كريستين بيل، جامعة إدنبرة؛  مديرة مركز تعل
ية لندن للاقتصاد؛  ة باحثة، وحدة أبحاث الصراع والمجتمع المدني في كل الدكتورة ريم تركماني، زميل
اء السلام  ن ابع لإدارة الشؤون السياسية وب ت بريسيلا هاينر، فريق مستشاري الوساطة الاحتياطيين ال

التابعة للأمم المتحدة؛ 

نان شكر وامت

شكر وامتنان



8

نان شكر وامت

را، مستشار الدساتير، إدارة الشؤون السياسية  رنامج ما وراء الصراع؛ سوميت بيساي رة ب ارسا، مدي ميشيل ب
ا  تنفيذي، موارد المصالحة؛ قوهرامان ر ال اثان كوهين، المدي ابعة للأمم المتحدة؛ جون ت اء السلام ال ن وب
ابعة  ت ابعة لإدارة شؤون السلام والأمن ال ت ار، موارد المصالحة؛ شون كين، وحدة دعم الوساطة ال اك ك
لندن  ية  كل ب عالمية  ال الشؤون  لمعهد  المؤقت  ر  المدي موهاكسي،  ناجي  بيروسكا  المتحدة؛  للأمم 
بيك  ألوفي  ا  رت روب الإنساني؛  الحوار  مركز  وسياساتها،  الوساطة  دعم  مديرة  اباجياني،  ب ا  ي ات ك للاقتصاد؛ 
ا،  اريخ والمؤسسات في آسي ت اذ ال كاردو ريديلي، أست اذ الشريعة الإسلامية بجامعة تورينو؛ ري بيكوز، أست
يكية في ميلانو؛ والدكتورة ميمي سودربيرغ كوفاكس، رئيسة قسم الأبحاث، أكاديمية  كاثول الجامعة ال

رنادوت.  فولك ب

عالمية  ال الممارسات  في  العام  القطاع  اختصاصييي  كبير  زاي،  أحمد  الله  عتيق  اسطنبول:  مؤتمر 
اسطنبول  مركز  في  والوساطة  النزاعات  حل  مجال  في  باحثة  ار،  ن ي أكب ار  ن ي ب الدولي؛  بنك  ال للحوكمة، 
عطائي،  مريم  النجاح؛  بجامعة  الدستوري  قانون  ال في  مساعدة  أستاذة  السرغلي،  اء  سن للسياسات؛ 
قانون؛ حميد أول  ممارسة سلام، ومدافعة عن حقوق المرأة؛ الدكتورة حياة الله عتيد، دكتوراه في ال
ر  ركات، المدي ر مبادرة التحول؛ سلطان ب الدين، كبير المفاوضين الإندونيسيين؛ محمد بهابها، مدي
ة بيوند  ا للاستثمار؛ زمال المؤسس لمركز دراسات الصراع والإنسانية، الدوحة؛ إريك بيرغلوف، بنك آسي
دراج،  عمرو  اجتماعية؛  وناشطة  مغربية  نية  دي زعيمة  بنيعيش،  نعيمة  البروفيسورة  1325؛  بوردرز 
رنامج  ب رة  مدي تيما،  ان ب دريفاس  ا  ي والاستراتيجية؛ جول السياسية  لدراسات  ل المصري  المعهد  رئيس 
رنادوت؛  ر إدارة منع النزاعات، أكاديمية فولك ب ربلوم، مدي ابع للاتحاد الأوروبي؛ ماركوس دي ت ASPM ال
باسمة الحقاوي، عضو البرلمان ووزيرة سابقة، المغرب؛ الشيخ راشد الغنوشي، المؤسس المشارك 
رة  ا هال ويكلوند، مدي ي ل ر الاستثمار المصري الأسبق؛ سيسي ورئيس حركة النهضة؛ يحيى حامد، وزي
ناشطة في مجال  رنادوت؛ غولالاي هوتاك،  ب فولك  أكاديمية  أفغانستان،  الإنمائي في  تعاون  ال مشروع 
ا السابق؛  راهيم، زعيم المعارضة ونائب رئيس وزراء ماليزي حقوق المرأة وقاضية؛ داتو سيري أنور إب
ا؛ أحمد كاوس حضرتي، عضو  رئيس إندونيسي ثاني عشر ل نائب العاشر وال رئيس يوسف كالا، ال ائب ال ن
منسق  كوس،  طلحة  البروفيسور  AMIP؛  ر  مدي كاروخيل،  1400؛ مسعود  أفغانستان  لحركة  مؤسس 
ا؛  تدريب، معهد الدعوة في نيجيري ر البحوث وال مؤسسة SETA، بروكسل؛ الشيخ نور الدين ليمو، مدي
يفر ماكترنان،  عالمي لعلماء المسلمين؛ أول عام المساعد للاتحاد ال زيهة معارج، الأمين ال الدكتورة ن
الدكتور  التحول؛  مبادرة  ر  مدي ر،  ماي رولف  Forward Thinking؛  مؤسسة  ومدير  المشارك  المؤسس 
بونتوس  قطر؛  بجامعة  والاجتماعية  الإنسانية  لعلوم  ل ابن خلدون  مركز  ر  مدي الشمري،  نهار  نايف 
اذ  رنادوت؛ مصطفى عثمان الأمين، أست ية السلام، أكاديمية فولك ب أورستيدت، رئيس قسم دعم عمل
تنفيذي لمؤسسة »بيوند  ال رئيس  المشارك وال المؤسس  الدراسات الإسلامية؛ تيم فيليبس،  ية  كل ب
عام السابق للأمم المتحدة  رينديرجاست، وكيل الأمين ال كونفليكت« )Beyond Conflict(؛ السير كيران ب
للشؤون السياسية؛ الدكتورة هبة رؤوف عزت، معهد تحالف الحضارات، جامعة ابن خلدون؛ كاميلا 
مؤسسة  سالي،  طاهر  رنادوت؛  ب فولك  أكاديمية  المتخصصة،  السلام  ية  عمل دعم  وحدة  زنفيلد،  ري
تقي عثماني،  الأوروبية؛ مفتي محمد  الخارجي  العمل  تاوس هانسن، هيئة  نيه  ري للجميع؛  عالم  ال
اكستان؛ مانيزها وفيق، رئيسة مجلس إدارة غرفة التجارة  ا في ب ي عل المحكمة ال باحث وقاضٍ سابق ب
 Forward( ينكينج ر الحوارات السياسية، فوروارد ث يان وينبرغ، مدي والصناعة النسائية الأفغانية؛ جول
زومبوليف،  ماريان  قرآنية؛  ال والدراسات  الإسلامي  الفكر  باحثة في  زيدان،  رغدة  الدكتورة  Thinking(؛ 

رنامج أول، المعهد الأوروبي للسلام. ر ب مدي



9

شكر وامتنان

الأوروبي  للمعهد  الأول  المستشار  زا،  أزورت زا  ارت أي أوركو  ر:  راكوي ت دار  في  ر  وت ت ال ار  ب اخت عمل  ورشة 
ة السلام وحل النزاعات  ة أبحاث ما بعد الدكتوراه في منصة أدل للسلام؛ الدكتورة جولين بوجوان، زميل
رئيسي في مكتب المبعوث  )PeaceRep( في جامعة إدنبرة؛ روبرت دان، مسؤول الشؤون السياسية ال
الخاص للأمم المتحدة إلى سورية جير أ. بيدرسن، ومقره جنيف؛ روهان إدريسينها، نقطة الاتصال 
ابعة للأمم المتحدة )DPPA( ؛ وتيم  ت اء السلام ال ن ا في إدارة الشؤون السياسية وب ي عل الدستورية ال
ية الحقوق في إدنبرة، جامعة  ة السلام وحل النزاعات )PeaceRep( في كل ر الإداري لمنصة أدل إيبل، المدي
ية في جامعة سانت  الدول العلاقات  ية  كل الممارسة في  اذ  إدنبرة؛ والبروفيسور ستيفن جيثينز، أست
عام المساعد السابق للأمم  تنفيذي لمؤسسة بيرغهوف والأمين ال رئيس ال نور، ال ل أندروز؛ أندرو جي
المتحدة لحقوق الإنسان؛ أوسكار جوارديولا ريفيرا، أستاذ حقوق الإنسان والفلسفة السياسية في 
ية الحقوق بجامعة بيركبيك في جامعة لندن؛ ستيفاني كوري، مديرة مكتب دعم الانتقال السياسي  كل
لورد جاك ماكونيل  ة لمساعدة الانتقال )UNITAMS( في السودان؛ ال بعثة الأمم المتحدة المتكامل ل
يامز، أستاذة فخرية في جامعة  ل يكا ماكوي نغ؛ مون ينسكورودال بي سي، رئيس جامعة ستيرل من جل
ا موراي، عضو فريق الاستعداد لمستشاري  ن ي ندية؛ كريست رل أولستر وعضو في الأكاديمية الملكية الإي
ابعة للأمم المتحدة، وأستاذة فخرية  ت اء السلام ال ن ار في إدارة الشؤون السياسية وب كب الوساطة ال
FBA؛ تيموثي فيليبس،  يات السلام،  في جامعة كيب تاون؛ بونتوس أورستيدت، رئيس دعم عمل
ة الشؤون السياسية  بيدا روكا، مسؤول مؤسس »مؤسسة بيوند كونفليكت« )Beyond Conflict(؛ إل
الأولى في مكتب المبعوث الخاص للأمم المتحدة إلى سورية, جير أو. بيدرسن، ومقره جنيف؛ بول 
تكار في المعهد الأوروبي للسلام؛ الدكتور كريستوفر ثورنتون، المستشار الخاص لبرنامج  ز، موالاب ل سي
رئيس قسم  ر،  ل وي مارك  البروفيسور  الإنساني؛  الحوار  لمركز  ابع  ت ال ا  أفريقي الأوسط وشمال  الشرق 

ية في جامعة كمبريدج. قانون الدولي والدراسات الدستورية الدول ال

أكاديمية  يتون،  ل ا فيجا  ت اور، وبيرجي يكا شاب ا كويست أودينبيرغ، وأن ي اج المؤتمر: جول ت يل وإن دل
.)Beyond Borders( »رنادوت؛ وإميلي جيلفورد، »بيوند بوردرز فولك ب

المحرر: آرون غريفيث
ية تصميم: إيسن الدول

رنادوت الغلاف: إليزابيث وينكفيست ونيكلاس ساغرين، أكاديمية فولك ب



10

ية الذي  إن هذا الدليل لصنع السلام باستخدام المبادئ الإسلامية هو نتاج مشروع المعايير الدول
تعامل بجدية مع فهم سياق المجتمعات  ة لدفع المجتمع الدولي إلى ال ساهمتُ فيه في محاول
م لممارسي السلام  ه يقدِّ ضًا لأنّ تها وثقافتها. وهو الخطوة الأولى في هذا المنحى أي ان الإسلامية ودي

ثقافية والتعاطف معها. نية وال ا الدي ن اقات الدوليين دليل خطوة بخطوة لفهم سي

ز على المساعدة في إحلال السلام داخل الأمة،  ركِّ إن هذا الدليل مساهمة مهمة، وموضع ترحيب، ت
تعايش السلمي بين المسلمين، وبين المسلمين  مع التركيز على مبادئ الإسلام، التي تتمثل في ال
ناعمة لصنع السلام.  قارئ فهم مقاصد الإسلام وقيمه وقوته ال ل وغير المسلمين. كما أنه يتيح ل
ية. وهذا شأن  ويستكشف، علاوة على ذلك، نماذج الحوكمة المتسقة مع الإسلام والمعايير الدول
يوم، حيث اندلع كثير من الصراعات والحروب، وحيث يبحث  عالم ال ة ال مهم عند النظر إلى حال
ية والإقليمية  ناس عن مقاربة مبدئية أكثر سلمية وعقلانية، قائمة على الحقوق، للشؤون المحل ال

ية. والدول

تيسير  في  وخبرتي  الإسلامي،  عالم  ل ل وفهمي  معرفتي  إلى  المؤلفين  إلى  نصيحتي  في  استندتُ  لقد 
سعيد  ا  وأن التجارب.  تلك  من  اكتسبتها  التي  رؤى  وال الصراعات،  في  المسلمين  بين  المفاوضات 
ر هذا الدليل، الذي سيساعد العديد من ممارسي السلام على تعلم فهم  ية تطوي المشاركة في عمل ب
ثقافي والسياقي للمساعدة في حل الصراعات في  تقديم الدعم ال راعي الصراع - ل - واستخدام مقاربة ت
يل الخطوة الأولى الذي يتخطّى ويتجاوز أي مقاربة واحدة تناسب الجميع  عالم الإسلامي. إنه دل ال

لصنع السلام.

سعادة يوسف كالا
ا ثاني عشر لإندونيسي رئيس العاشر وال ائب ال ن

تمهيد

تمهيد



11

تمهيد

النظر إلى المستوى  يأتي نشر دليل صنع السلام باستخدام المبادئ الإسلامية في الوقت المناسب، ب
ذات  الأنحاء،  تلك  الصراعات في  العديد من  فهناك  عالم.  ال أنحاء  الصراعات في جميع  الحالي من 
مُحزنة هي أن العديد من  المجتمعات الإسلامية بشكل أو بآخر. ومع ذلك، فإن الحقيقة ال ة ب الصل
يات السلام التي اعتمدها المجتمع الدولي لحل هذه الصراعات، إما فشلت، وإما تعثّّرت، في  عمل

عالم الإسلامي. تها إحلال السلام والاستقرار في ال محاول

يل التمهيدي إلى عكس هذا الاتجاه من خلال الاستفادة من قدرات الإسلام نفسه  يسعى هذا الدل
ومراعاة من  استدامة  أكثر  ها  لصنعه من خلال جعل المعاصرة  الأشكال  ز  تعزي ل السلام  على صنع 
بية المسلمة  المجتمعات ذات الأغل ثقافية، ومتوافقة مع المعايير، خاصة في ما يتعلق ب ناحية ال ال

ا. قً ا عمي يًرا سياسيً رة بالصراع، أو تلك التي تشهد تغي أث المت

ية،  الدول النزاعات  بحل  والمعنيين  السياسات  إلى صانعي  هٌ  موجَّ الدليل  هذا  فإن  غاية،  ال ولهذه 
وليس إلى المجتمع المسلم نفسه. وهو يتضمن فصولًًا مفيدة حول المبادئ الأساسية، ومقاصد 
الحرب  وقوانين  والإسلام  والأمن،  والسلام  المرأة  وأجندة  الحقوق،  على  قائم  ال والإطار  الشريعة 

يبات الحكم الانتقالي. رت تفاوض على ت ة الإسلامية وال )القتال(، فضلًًا عن تشكيل الدول

واردة عن  ار ال قرآن الكريم، وإلى خطبة الوداع، والتجارب المبكرة والآث وباستناده بشكل أساسي إلى ال
ا في تحديد مجموعة  يً رام المعاهدات، فإن قوة هذا الدليل تكمن جزئ النبي محمد وصحابته في إب
ة  والشامل الاجتماعي،  نوع  ال راعي  ت والتي  عالمية،  ال شبه  السلام  لصنع  الإسلامية  المبادئ  من 
المبادئ  إيكولوجية أوسع مترابطة قائمة على الحقوق؛ ذلك أن هذه  الموجودة ضمن منظومة 

القدرة على توحيد المجتمعات المسلمة وغير المسلمة، لا على تقسيمها. تتسم ب

ارية  يل القواسم المشتركة المهمة لهذه المبادئ والقواعد المعي علاوة على ذلك، يستكشف الدل
ا  ن فت ل ا في ما يتعلق بقوانين الحرب والحكم الرشيد وصنع السلام الشامل. وي يً المعترف بها دول
الإنساني  الدولي  قانون  وال الإنسان  تدعم صكوك حقوق  التي  والقواعد  المعايير  العديد من  أن  إلى 
يد  نية وتقال لهمة في معظمها من أنظمة دي ابعة للأمم المتحدة، مُستَ ت وممارسات صنع السلام ال
تتعرَّض  وقت  بشكل خاص في  ا  مً متلائ ويبدو هذا  عالم.  ال أنحاء  متنوّعة من مختلف  سياسية 
قائم  عالمية« و«النظام الدولي المحايد ال لهجوم بشكل متكرر، وعلى نحو متزايد، فكرة »المعايير ال ل

على القواعد«.

دين فيه، يمكن أن يكون قوة إيجابية من  لهذا، أعتقد أن هذا الدليل، والمبادئ والإطار المحدَّ
أجل الخير، بخاصة عندما يقترن بأشكال أخرى من أفضل ممارسات صنع السلام الشامل. وعلى 
ا من موضعة  ا معً ن ا حول كيفية تمكنّ دًا مهمً د حوارًا جدي ر، فإنني على ثقة من أنه سيولّ أقل تقدي
يات(  يات المعاصرة في مكانة أفضل تجاه المجتمعات الإسلامية التي صُممت )هذه العمل العمل

لمساعدتها.

 مارتن غريفثس
وكيل الأمين العام للأمم المتحدة للشؤون الإنسانية

 ومنسق الإغاثة الطارئة



12

رنادوت، وهي مؤسسة  د والمتغيّّر بشكل متزايد، تسعى أكاديمية فولك ب في عالم صنع السلام المعقَّ
ر أساليب جديدة ومبتكرة للمساعدة في حل النزاعات  تنمية، إلى تطوي حكومية سويدية للسلام والأمن وال
ر أساليب جديدة ومبتكرة للمساعدة في حل النزاعات المعاصرة، وأساليب  ا تطوي المعاصرة. لهذا، دعمن
ة. إن هذا الدليل لصنع السلام باستخدام  راغماتية ومسؤول ا لاستكشاف هذه الإمكانات بطريقة ب وبحوثً
رنادوت، ويؤكد التزام الأكاديمية الطويل الأمد  تاج مقاربة أكاديمية فولك ب المبادئ الإسلامية، هو ن

رامج الحوار والوساطة. جَسْْر الفجوات بين الأطراف المتصارعة من خلال ب ب

رة على مختلف السكان.  ار مدمِّ ها آث عالم اليوم من كبير من النزاعات المسلحة الخطيرة، والتي ل يعاني ال
ويتعثر حلّ العديد من هذه النزاعات، لأنّ أطراف النزاع لا يفهمون - أو لا يرغبون في فهم - وجهات نظر 
عالم. ويحاول هذا الدليل تسليط الضوء على القواسم المشتركة في وجهات النظر  بعضهم بعضًا في ال
عالم، ويسعى إلى إيجاد أرضية مشتركة ودعم متبادل لإنشاء مجتمعات قائمة على  المختلفة في ال
عالمي لحقوق الإنسان ومع  رنادوت للإعلان ال الحقوق. ويتوافق هذا الأمر مع دعم أكاديمية فولك ب
يد التي أسسها أول  تقال ل ية حل النزاعات بشكل مستدام - استمرارًا ل مبدأ الأكاديمية في تحسين فاعل

رنادوت. وسيط للأمم المتحدة، الكونت فولك ب

بير أولسون فريد
رنادوت ر العام لأكاديمية فولك ب المدي

ير الدولة للشؤون الخارجية ير التنمية السابق ووز وز

تمهيد 



13

لام البارزين، 2ومن بينهم السفير  يعتبر هذا العمل ثمرة تعاونٍ ابتكاري بين نخبةٍ من علماء المسلمين وممارسي السَّ
إبراهيم رسول، والدكتورة هدى عبادي، بالإضافة إلى مستشاري الوساطة مثل البروفيسور مارك مولر وأكاديمية 
ه أساسًا إلى الوسطاء الدوليين والدبلوماسيين وصانعي السياسات؛ الذين يُشار  فولك برنادوت. إن هذا الدليل يُوجَّ

إليهم في النص بـ »ممارسي حل النزاعات الدولية«، دون أن يقتصر على العلماء المسلمين.

لاحظ مؤلفو الدليل أنَّ الأطر الحديثة لصنع السلام، التي تعتمدها المؤسسات الدولية والخبراء في مجال تسوية 
النزاعات، رغم أنها تهدف إلى تقديم أفضل الممارسات، غالبًا ما تُسفر عن نتائج متباينة، لا سيما في الدول ذات 
الأغلبية المسلمة، تلك التي تعاني من نزاعات أو تحولات سياسية عنيفة، ومن هنا برزت الحاجة إلى تحسين عمليات 
صنع السلام الحالية عبر مراعاة القضايا السياقية ذات الأهمية؛ من خلال دمج الدين والثقافة في عمليات البحث 

عن حلولٍ أكثر استدامة، تستند إلى السياقات المحلية.

والسودان،  أفغانستان،  مثل  الصراعات،  مزّقتها  التي  الدول  إدراك شعوب  أهمية  تبرز  السياق،  وفي هذا 
يقيا جنوب الصحراء الكبرى، فضلًا عن المجتمعات  ية، بالإضافة إلى أجزاء من أفر واليمن، والعراق، وسور
بي، للحاجة الملحّة إلى تطوير مقاربات تعتمد على المبادئ الإسلامية. ويجب  التي عايشت أحداث الربيع العر
ية الدولية، ومكمّلة لأفضل الممارسات  أن تكون هذه المقاربات ثقافيًا ملائمة، متوافقة مع القواعد المعيار

المعاصرة في مجال صنع السلام.

يرة  تجدر الإشارة إلى أنَّ الإسلام هو دين عالمي يعتنقه نحو ملياري شخص حول العالم. وقد نشأ في شبه الجز
العربية خلال القرن السابع الميلادي عند بعثة النبي محمد صلى الله عليه وسلم ويتميّّز الإسلام، مقارنةً ببعض 
الديانات الأخرى التي تُعتبر كتبها المقدسة تفسيرات بشرية لكلمات الله، بأنَّ المسلمين يعتقدون أنَّ القرآن الكريم 
ل بواسطة مَلك يسمى في القرآن جبريل نزل به مباشرة على النبي محمد صلى الله عليه وسلم  هو وحيٌ إلهي مُنزَّ
ة للمسلمين في جميع شؤون حياتهم، بما في ذلك  ة الأساسيَّ ، فإن القرآن الكريم يُعَدُّ المرجعيَّ باللغة العربية. ومن ثمَّ

لام وبناء جهود التعايش السلمي3. ق بصنع السَّ ما يتعلَّ

جاهل للمبادئ والممارسات الإسلامية في مجال  إن تطوير هذا الدليل هو استجابة للحاجة المُلِحّة إلى مواجهة التَّ
صنع السلام، كما يُمثل محاولةً لدعم الجهود العالمية في هذا المجال، في ظلِّ بيئةٍ متشابكة ومعقّدة من 
الصراعات في القرن الحادي والعشرين، ويسعى هذا الدليل إلى توجيه انتباه ممارسي حل النزاعات الدولية إلى وجود 
يز أفضل الممارسات العالمية، بل يهدف كذلك إلى  مبادئ إسلامية لصنع السلام يمكن الاستفادة منها في تعز
ة في معالجة النزاعات ضمن المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة. ل الجهود الدوليَّ تقديم هذه المبادئ كوسيلة تُكمِّ

ز الحوار السلمي، وتنسيق ودعم المصالحات_ 	 عزي اء السلام، وت ن ذين يعملون على ب المقصود بممارسي السلام هم الأفراد ال 	2

المجتمعية والسياسية في مجتمعاتهم. 	

نزاعات. اء السلام وحل ال ن يل الاختصار "صنع السلام" لمجموعة واسعة من جهود صنع السلام وب دل سوف نستخدم في هذا ال 	3

01 مقدمة

01 مقدمة 



14

الدولية  المعايير  إطار مشروع  والعملي ضمن  النظري  الجهد  من  أربع سنوات  ثمرة  الدليل هو  إن هذا 
 London( السياسية لندن للاقتصاد والعلوم  كلية  رته  الذي طوَّ  ،)International Norms Project - INP(
 )Uppsala University( بالتعاون مع جامعة أوبسالا )School of Economics and Political Science - LSE
كاديميين والعلماء  وأكاديمية فولك برنادوت، وقد شهد هذا المشروع مشاركة مجموعة متنوعة من الأ
ممارسي  عن  فضلًا  المحليين،  المصلحة  وأصحاب  المسلمين  السياسيين  القادة  جانب  إلى  المسلمين، 
السلام على المستويين الدولي والمحلي، وقد تم تمويل مشروع المعايير الدولية من قِبَل آلية دعم السلام 
في أفغانستان التابعة للاتحاد الأوروبي )EU APSM(، بالإضافة إلى الوكالة السويدية للتعاون الإنمائي الدولي 

4.)Swedish International Development Cooperation Agency(

ين مترابطين:  . يتألف مشروع المعايير الدولية من مشروعين بحثيَّ

	ຄ ز على استكشاف يران/يونيو إلى كانون الأول/ديسمبر 2020(، الذي ركَّ مشروع المعايير الدولية )1( )من حز
أوجه التآزر ونقاط التقارب بين الإسلام والمعايير والأعراف الدولية.

	ຄ مشروع المعايير الدولية )2( )من تموز/يوليو 2021 إلى شباط/فبراير 2022(، الذي استند إلى نتائج المشروع
ية الدولية، بهدف اعتماده في المناطق  الأول لتطوير إطارٍ لحل النزاعات، بما يتوافق مع القواعد المعيار

المتضررة من النزاعات التي تشمل المجتمعات المسلمة.

وقد جمع المشروع مجموعة متنوعة من العلماء المسلمين، وممارسي حل النزاعات، وخبراء النوع الاجتماعي، 
وقادة الانتقال السياسي المسلمين ذوي الخبرة من مختلف أنحاء العالم، وقد شملت هذه الجهود ورشة عمل عبر 
يز هذه الجهود  الإنترنت استمرت يومين في تشرين الثاني/نوفمبر 2020، واختُبِِرت خلالها النتائج الأولية، كما تم تعز
عبر ورشة عمل مخصصة لدمج النوع الاجتماعي، عُقدت في كانون الأول/ديسمبر 2020، بمشاركة خبراء من 
»برنامج زمالة المرأة في الصراع 1325« وشبكة مجتمع الممارسة )Community of Practice Network(، وتم دعم 
هذه الورش من قِبَل مؤسسة اسكتلندا ما وراء الحدود )Beyond Borders Scotland(، والحكومة الاسكتلندية، 

والأمم المتحدة )للاطلاع على الشكر والتقدير؛ يُنظر قسم الامتنان(.

أكدت المرحلتان )1( و)2( من مشروع المعايير الدولية أنَّ مقاربات صنع السلام المعاصرة، رغم أنها غالبًا ما تتخذ 
يًا في السياسة والحياة الاجتماعية  نهجًا محايدًا وأحيانًا غير مبالٍ تجاه الدين، إلا أنَّ الدين ما يزال يؤدي دورًا مركز
داخل المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة، وعليه؛ تبرز الحاجة إلى تطوير مقاربات أكثر حساسية للسياقات الثقافية 
ف فيها الأطراف  والتي يجب أن تكون قادرة على التعامل مع تعقيدات النزاعات، خاصة في الحالات التي تُوظِّ

الفاعلة في النزاع المؤسسات والممارسات والمبادئ الدينية لخدمة أهدافها.

أكاديمية فولك  أجرتها  التي  الحديثة  الأدبيات  الحاجة، يحيلنا إلى ما كشفت عنه مراجعة  إن إدراك هذه 
برنادوت عن دلائل حل النزاعات الدولية الحالية، فإن غالبها لا يُشير إلى الدور المحوري الذي يمكن أن يلعبه 
ين في التخفيف من النزاعات. كذلك، لا تُقدم هذه الدلائل إطارًا عمليًا يدمج صنع السلام المستند إلى  الدِّ
المبادئ الإسلامية مع مقاربات السلام المعاصرة، لضمان بلوغ جهود السلام نفوذها الأقصى وملاءمتها في 

المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة.

تعاون الإنمائي الدولي. ل ة ل ة السويدي ال وك ية من الاتحاد الأوروبي وال ية بمساعدة مال دول أُنتج مشروع المعايير ال 	4
تعاون الإنمائي  ل ة ل ة السويدي ال وك رأي الرسمي للاتحاد الأوروبي أو ال ة ال اب ا بمث واردة هن ار الآراء ال ب لا يمكن في أي حال من الأحوال اعت 	

ادوت. رن اديمية فولك ب الدولي أو أك 	

مقدمة 01



15

وفي حين أنَّ بعض ممارسي السلام قد سعوا إلى دمج المبادئ الإسلامية في ممارساتهم، إلا أنه لا يوجد دليل 
ه لممارسي حل النزاعات الدولية يتضمن مقدمة شاملة لمبادئ وممارسات صنع السلام المستندة  منشور أو مُوجَّ

إلى الإسلام، والتي يمكن استخدامها جنبًا إلى جنب مع أفضل الممارسات الدولية المعاصرة.

يأتي هذا الدليل لسدِّ هذه الفجوة من خلال تحديد مجموعة من المبادئ الإسلامية لصنع السلام التي تتوافق مع 
ية الدولية، وتُكمل مقاربات صنع السلام الحديثة. ومن الجدير بالذكر أنَّ صنع السلام هنا يشمل  القواعد المعيار
التفاوض، وتطوير ترتيبات الحكم الانتقالي، و/أو تحديد الوضع النهائي داخل المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة، 
ويأتي ذلك في ظل ما كشفه مشروع المعايير الدولية من أنَّ معظم النزاعات في العالم الإسلامي تتسم بالمطالبة 

بالتغيير السياسي وأشكال جديدة للحكم.

يسعى هذا الدليل إلى مساعدة ممارسي حل النزاعات الدولية، بالإضافة إلى مجموعة متنوعة من أصحاب 
المصلحة المحليين، في التفكير حول كيفية التفاوض لإنهاء العنف وبناء ترتيبات حكم انتقالي شاملة، ويهدف 
إلى توجيه هذه الجهود بحيث تتم بطريقة ولغة تنسجمان مع المبادئ الإسلامية الأساسية، إلى جانب المعايير 
الدولية المتعلقة بالحكم الرشيد، واحترام الحريات الأساسية، وسيادة القانون. ومع ذلك؛ لا يقدم هذا الدليل 
ز بدلًا من ذلك  مخططًا تفصيليًا أو تعليمات محددة حول كيفية التوسط في مثل هذه القضايا في كل سياق، بل يُركِّ
على توفير قائمة مرجعية عامة للمبادئ والتعاليم والممارسات الإسلامية، المستمدة من حياة النبي محمد )صلى الله عليه وسلم(، 
والتي يمكن أن تُستَلهَم لخدمة صنع السلام.كما يهدف الدليل إلى مساعدة الدبلوماسيين وصانعي السياسات في 
فهم كيفية دمج المفاهيم الإسلامية لصنع السلام ضمن الأطر الحديثة، مع تسليط الضوء على القواسم المشتركة 
ر الإسلام في تعارض  بين الإسلام والمعايير الدولية، ويُراد من هذا التوجه تجاوز بعض الثنائيات الزائفة التي تُصوِّ

دائم مع هذه المعايير.

كما يهدف الدليل إلى مساعدة الدبلوماسيين وصانعي السياسات في فهم كيفية دمج المفاهيم الإسلامية لصنع 
السلام ضمن الأطر الحديثة، مع تسليط الضوء على القواسم المشتركة بين الإسلام والمعايير الدولية، ويُراد من 

ر الإسلام في تعارض دائم مع هذه المعايير. هذا التوجه تجاوز بعض الثنائيات الزائفة التي تُصوِّ

يشكل هذا الدليل خطوة أولى نحو استكشاف أوجه التآزر والقواسم المشتركة بين أشكال متنوعة ولكن متكاملة 
لصنع السلام وأنظمة الفكر، ويأمل المؤلفون أن يساهم هذا العمل في تحفيز تأملات جديدة حول القدرات الكامنة 
ية المعترف بها عالميًا وتعزيزها، ولا  للقوة الناعمة للإسلام، والدور الذي يمكن أن يلعبه في دعم القواعد المعيار

سيما في مجالات صنع السلام وبناء مجتمعات عادلة قائمة على الحقوق، بغض النظر عن كيفية وصفها.

يجدر بالذكر أيضًا؛ أنَّ أكاديمية فولك برنادوت قد دعمت تطوير هذا البحث والدليل ضمن مبادرة إدارة المعرفة 
والابتكار، ومع ذلك، فإن محتوى الدليل لا يعكس بالضرورة سياسات الأكاديمية أو مواقفها الرسمية، بل هو نتاج 
بحث مستقل أجراه المؤلفون بالتعاون مع كلية لندن للاقتصاد والعلوم السياسية وجامعة أوبسالا، مستفيدين 

من خبراتهم الميدانية العملية.

01 مقدمة 



16

1.1  المنهج: مقاربة المبادئ الأولى	
زًا على القرآن الكريم،  يتبنى هذا الدليل مقاربة قائمة على المبادئ الأولى في عملية صنع السلام الإسلامية، مُركِّ
والأحاديث النبوية، وخطبة الوداع، وسيرة النبي محمد )صلى الله عليه وسلم( وصحابته، بما في ذلك النساء. ومن خلال ذلك، 
يُبرز الدليل سبعة مبادئ إسلامية شاملة لصنع السلام، يمكن تطبيقها عالميًا. ويُولي اهتمامًا خاصًا بجهود النبي 

محمد )صلى الله عليه وسلم( في حل النزاعات في سياقات انتقالية، مثل مفاوضاته أثناء إبرام ميثاق المدينة.

فها كأهداف أو قيم عليا للشريعة الإسلامية، بدلًا  يعتمد الدليل بشكل أساسي على مقاصد الشريعة، التي يُعرِّ
من التركيز على القواعد الشرعية المحلية المستمدة من الاجتهاد الفقهي، كما يُلقي الضوء على مفهوم البيعة في 
المتعارف الإسلامي، باعتبارها وسيلة للتعبير عن الإرادة الشعبية والموافقة، لا سيما فيما يتعلق بتشكيل الدولة، 

القيادة، وبناء ترتيبات الحكم الانتقالي والنهائي في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة.

ية الإسلامية  يبني الدليل نموذجًا لتجاوز الخلافات العقائدية بين التقاليد السنية والشيعية والمدارس الفكر
الأخرى التي نشأت في أزمنة وبيئات ثقافية مختلفة، ويسعى إلى تقديم مقاربة لصنع السلام  تهدف لأن تلقى 

قبولًًا من غالبية العلماء في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة.

يستعين الدليل لأجل هذا الهدف؛  بمبادئ بناء السلام العالمية، كما وردت في إرشادات الأمم المتحدة للتأمل 
يات الأساسية،  ية الدولية مثل احترام الحر الفعّال )الأمم المتحدة، 2012(، والتي تشتمل على القواعد المعيار
د التقاليد الإسلامية المختلفة بدلًا  وسيادة القانون، ومبادئ التنوع والتعددية. إذ يسعى إلى اعتماد مبادئ توحِّ

من تقسيمها، وتُعزز في الوقت نفسه أشكال صنع السلام الحديثة.

عي الدليل حل الخلافات بين التقاليد الإسلامية المختلفة. بل يعترف بالتنوع الموجود في المدارس  مع ذلك، لا يدَّ
ية والفقهية، ويُقرّ بعدم إمكانية حل الجدل العميق حول التفسيرات المتباينة للإسلام، أو دفع أطراف النزاع  الفكر
إلى المساومة في هذه القضايا، كما أنه لا يقترح أن ممارسي حل النزاعات غير المسلمين ينبغي أن يستشهدوا 
بالآيات القرآنية أو الأحاديث النبوية لإقناع أطراف النزاع بتعديل مواقفهم، فمثل هذه المهام تُترك للمسلمين 

يقة مناسبة وفعّالة. الذين يتمتعون بالشرعية والخبرة الكافية لاستحضار هذه النصوص بطر

صمم هذا الدليل بشكل أساسي لمساعدة ممارسي حل النزاعات الدولية على فهم المبادئ والمفاهيم الإسلامية 
التي تُعزّز السلام. ولتجنب أي التباس، تشير عبارة »المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة« في هذا الدليل إلى 
المجتمعات التي يشكّل المسلمون غالبية سكانها، حيث يكون لحل النزاع بُعد ديني، بما في ذلك ما يتعلق بحكم 

هذه المجتمعات. وهكذا، قد تشمل هذه الفئة الحالات التالية:

	ຄ.صراعات دولية يكون أطرافها دولًا إسلامية
	ຄ.صراعات داخلية بين مجموعات إسلامية مختلفة داخل الدولة
	ຄ.صراعات بين جماعات مسلمة أو بين أغلبية مسلمة متماسكة نسبيًا وأقلية غير مسلمة
	ຄ.صراعات بين أغلبية غير مسلمة وأقلية مسلمة

تختلف القضايا الأساسية في كل من هذه الحالات، خاصة فيما يتعلق بالدين والثقافة. ومع ذلك، فإن أغلب هذه 
الصراعات تتسم بنقاش حول طبيعة الدولة، وما إذا كان ينبغي أن تكون علمانية، أو دينية، أو تعتمد على تقليد 

أو مدرسة معينة داخل الإسلام.

مقدمة 01



17

2.1  مؤتمر اسطنبول: التحقق من الفرضية
تمت مراجعة المبادئ الأساسية لإطار عمل مشروع المعايير الدولية، الذي يدعم هذا الدليل، واختبارها خلال 
مؤتمر حول صنع السلام وحكم الدولة في العالم الإسلامي، عُقد في الفترة من 10 إلى 12 شباط/فبراير 2022 )ويُشار 
إليه لاحقًا بـ »مؤتمر إسطنبول«(، جمع المؤتمر 50 مندوبًا من العلماء، بما في ذلك قادة سياسيون مسلمون 
ذوو خبرة، وعلماء إسلاميون، وممارسو سلام دوليون، للنظر في الوضع الحالي للأمة )المجتمع الإسلامي العالمي( 
واستكشاف الأشكال المعاصرة لصنع السلام، وكان الهدف من المؤتمر بحث مقاربات جديدة لمعالجة النزاعات 

في العالم الإسلامي.

شهد المؤتمر تمثيلًًا هادفًا ومتساويًا لأصوات النساء، حيث دُعيت الباحثات، والممارسات، والناشطات لضمان 
أن أي إطار لصنع السلام الإسلامي يراعي النوع الاجتماعي، وقد تم التركيز بشكل خاص على تضمين النساء في 

تطوير نماذج الحكم التحويلي، سواءً أكانت ترتيبات انتقالية أم نهائية.

خلص المؤتمر بالإجماع إلى أهمية تطوير مقاربة إسلامية لحل النزاعات، تكون قادرة على دعم أطر صنع السلام 
المعاصرة، بما يضمن نجاح جهود السلام في المستقبل، وأوصى في بيانه الختامي، بتكثيف إطار عمل السياسة 
الداخلية في شكل دليل عملي يمكن اختباره واعتماده في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة التي تأثرت بالنزاعات 

)أكاديمية فولك برنادوت ومركز دراسات الصراع والعمل الإنساني، 2022(.

بعد الانتهاء من إعداد المسودة الأولى لهذا الدليل، خضعت لمراجعة شاملة من قِبل مجموعة أخرى من خبراء 
 )Traquair House( حل النزاعات الدوليين خلال ورشة عمل نظمتها أكاديمية فولك برنادوت في تراكوير هاوس
باسكتلندا في آب/أغسطس 2023. وقد قدم هؤلاء الخبراء ملاحظاتهم ورؤاهم من خلال وجهات نظرهم المهنية 

.) )للاطلاع على التفاصيل، يُنظر قسم الشكر والتقدير

01 مقدمة 



18

3.1  هيكل الدليل
سق، ليشكل تسلسلًا متكاملًا: م كل فصل من هذا الدليل بحيث تتصل فصوله بشكل متَّ صُمِّ

	ຄ يبدأ الفصل الثاني باستكشاف بعض المقاربات التي يستخدمها ممارسو حل النزاعات الدولية حاليًا، بما
في ذلك تلك المطبقة في العالم الإسلامي، ويهدف هذا الفصل إلى تحديد القواسم المشتركة والاختلافات 

بين المقاربة الإسلامية والمقاربات المعاصرة، مع التركيز على ممارسة الوساطة ودور الوسيط.
	ຄ ينتقل الفصل الثالث إلى تحديد سبعة مبادئ تشكل الأساس لمنظومة إيكولوجية متكاملة لصنع السلام

القائم على الإسلام، يشرح الفصل كل مبدأ بالتفصيل ويبرز كيفية ترابط هذه المبادئ لتشكيل مقاربة 
شاملة تجاه صنع السلام، وبناء السلام، وتشكيل الدولة.

	ຄ يستعرض الفصل الرابع الأساس الفلسفي والقانوني لهذه المنظومة الإيكولوجية، مسلطًا الضوء على
مقاصد الشريعة، وقيم الإسلام، وعلاقتها بالفقه الإسلامي ومدارس الشريعة المحلية، ويؤكد 

هذا الفصل أن مقاصد الشريعة، إلى جانب بعض المبادئ القانونية الداعمة، يمكن أن توفر أساسًا 
فلسفيًا لممارسي حل النزاعات الدوليين لتطوير مقاربة ذات توجه إسلامي قائمة على الحقوق، تناسب 

المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة.
	ຄ ،يم والحديث النبوي أما الفصل الخامس، فيتعمق في النصوص الإسلامية، بما في ذلك القرآن الكر

لاستكشاف كيفية تطبيق المنظومة الإيكولوجية الإسلامية على دور المرأة في المجتمع ومشاركتها في 
صنع السلام، بناء السلام، أو التفاوض على ترتيبات الحكم الانتقالي.

	ຄ ،يخ في سياق النزاعات والحروب يستعرض الفصل السادس تطبيق المبادئ الإسلامية الأولى عبر التار
ويُبرز هذا الفصل تفاصيل المبادئ والواجبات والآداب الشرعية التي وضعها النبي محمد )صلى الله عليه وسلم( وصحابته 

في حل النزاعات وبناء مجتمع عادل. وتشمل هذه المبادئ واجب التفاوض لإنهاء العنف )الهدنة(، 
وواجب الالتزام بالمعاهدات )الصلح(، وواجب عقد الشورى.

	ຄ يركز الفصل السابع على تطبيق هذه المبادئ والقواعد والواجبات في التفاوض بشأن الأشكال الإسلامية
لتشكيل الدولة في أوقات النزاع. يوضح هذا الفصل كيف أن الجدل حول تشكيل الدولة وإصلاحها كان 

سمة رئيسية للعديد من النزاعات الأخيرة في العالم الإسلامي، مثل تلك في العراق، أفغانستان، السودان، 
يقيا جنوب  بي، بما في ذلك في أفر يا، وليبيا، وغيرها من الصراعات التي نشأت عن الربيع العر اليمن، سور

ق على مفاوضات ترتيبات  الصحراء الكبرى. كما يحدد الفصل الالتزامات الإضافية  التي يمكن أن تُطبَّ
الحكم الانتقالي والنهائي، مثل مبدأ الوسطية )الاعتدال(. ينتهي الفصل بعرض ثلاثة نماذج حديثة 
لتشكيل الدولة ظهرت في العالم الإسلامي، والتي تقدم لممارسي حل النزاعات خيارات لتطوير إطار 

حوكمة قائم على الحقوق.
	ຄ.أخيًرا، يشمل الفصل الثامن الخاتمة، التي تُلخص الأفكار الرئيسية للدليل وتبرز خطوات المستقبل

مقدمة 01



19

الإسلام ومقاربات صنع السلام المعاصرة

ير أولي للتحقق من إمكانية   بناءً على توصيات مؤتمر إسطنبول، كُلّفت أكاديمية فولك برنادوت بإعداد تقر
إعداد هذا الدليل.

ز بشكل أساسي على الجهات الفاعلة الإقليمية والدولية، بما  ير أنَّ معظم أدلة الوساطة تركِّ . وكشف التقر
في ذلك المنظمات غير الحكومية الدولية، وتُعنى باستخدام تقنيات الوساطة العلمانية لحل النزاعات على 
ير أن معظم هذه الأدلة المكتوبة باللغة الإنجليزية؛ قد  ين الأول والثاني. 5كما أظهر التقر مستويات المسار
بي، بهدف مساعدة  تم تصميمها بشكل يكاد يكون حصريًا حول تقنيات حل النزاعات ذات التوجه الغر

الوسطاء على التحضير والإجراءات في عمليات الوساطة وصنع السلام. 

ومع ذلك، لم تتطرق إلا قلة من هذه الأدلة إلى المبادئ الدينية6. وغالبًا ما تم تجاهل الإشارة إلى المعايير 
التقليدية والإسلامية التي قد تؤثر على جهود الوساطة على المستويات المحلي والوطني والدولي. وغالبًا ما 
(، وقضايا الأقليات، والدين، والإدماج.  تم استبعاد القضايا الحساسة المتعلقة بالنوع الاجتماعي )الجندر
فعلى سبيل المثال، اختارت إرشادات الأمم المتحدة للوساطة الفعّالة استخدام إطار محايد دينيًا لتجنب 

هذه القضايا.

ة الغربية، فقد ظهرت  أما الوساطة والمصالحة داخل المجتمعات فليست من المفاهيم ذات الحصريَّ
نماذج الوساطة والمصالحة في العديد من السياقات الثقافية، بما في ذلك في المجتمعات الإسلامية على مدار 
قرون، وعلى سبيل المثال، يُعتبر الصلح تقليدًا إسلاميًا راسخًا؛ إذ تعلن الآيات القرآنية النبي محمد )صلى الله عليه وسلم( 

يخ الإسلامي، سواء في النزاعات التي تؤثر على المسلمين أو غير المسلمين. كأحد أكثر الوسطاء ثقة في التار

بالحصانة  فيه  يتمتعون  خاص  وضع  الإسلام  في  والوسطاء  للمبعوثين  كان  فقد  سبق،  ما  إلى  إضافةً 
الدبلوماسية، حيث حظوا بالحماية من الاضطهاد والمضايقة والاعتقال )Safiyanu, 2021(. وقد أيد النبي 
محمد )صلى الله عليه وسلم( هذا المبدأ، مؤكداً احترام وإكرام المبعوثين حتى وإن كانوا أعداء )Ismail, 2017(. وقد حافظ 
يد بن أبي  الصحابة على هذا المبدأ بالقدر ذاته من الاحترام. فعلى سبيل المثال، أوصى أبو بكر الصديق يز

سفيان قائلًا: »إذا قدم عليك رسل عدوك فأكرمهم7.

في سياقات أخرى، استُخدم الصلح كأداة قانونية حيوية في الإسلام لحل النزاعات بين الأفراد والجماعات 
يقة تتناسب مع الثقافات المحلية. وغالبًا ما كان الصلح يُعتمد كبديل للتقاضي الرسمي، مما عزز من  بطر

فاعليته في حل النزاعات بشكل يراعي السياقات الثقافية والاجتماعية.

ال: مث يل ال نظر على سب يُ 	5
;UN DPPA and HD 2019; USIP 2021; Berghof Foundation 2017; UN 2012; UNITAR 2010

.United Nations General Assembly 2017; Koopmans 2023; UN 2020; and OSCE 2019

ركز على المفاوضات 	 ناول المبادئ الإسلامية بشكل مباشر ولا ي ت كنه لا ي اءً، ل ن ث يشكل دليل معهد السلام الأميركي )2021( است 	6
ة. ية السياسية وتشكيل الدول قال ت يبات الان ترت ال الخاصة ب 	

)Safiyanu, 2021, p.47( 	7

02
02 ع السلام المعاصرة الإسلام ومقاربات صن



20

02

مقاربات الوساطة	
توجد اختلافات دقيقة في كيفية تطبيق الوساطة، وهي أمور يجب أن يكون ممارس حل النزاعات المعاصر على 
دراية بها، فعلى سبيل المثال، أظهرت الدراسات الاستقصائية التي أجراها مشروع المعايير الدولية بين أصحاب 
المصلحة المسلمين أنهم غالبًا ما لم يستوعبوا بشكل كامل مفهوم الدور »المحايد« للمُصلِح )الوسيط(، كما هو 

.)UN, 2012( محدد في إرشادات الأمم المتحدة للوساطة الفعّالة

ا«، بل وأن يُمارس الضغط على الأطراف  وبدلًا من ذلك، فقد اعتبروا أن المُصلِح يجب أن يؤدي دورًا »توجيهيًّ
المتنازعة لتحقيق حل النزاع. هذه الفجوة في الفهم ليست عائقًا قاطعًا أمام نجاح الصلح، ولكن من المهم 
ملاحظتها وفهمها بعمق. ويمكن اعتبار هذه الفروق مكمّلة إذا تمت معالجتها بحساسية واحترام للسياقات 

الثقافية والاجتماعية.

1.2 أوجه التكامل
يز  ضح أن الإسلام كان منذ فترة طويلة مقبولًًا ومعترفًا به في المجتمعات الإسلامية كمنهج شرعي لتعز يتَّ
الانضباط،  تركيز الإسلام على قيم  إلى  الصلح، ويرجع ذلك  وإقامة  السلم،  النزاع، وتحقيق  الحوار، ودرء 
والطاعة لأوامر الله، والتضحية بالنفس في سبيل الصالح العام، وتحمل المسؤولية الفردية والجماعية، 
إضافة إلى الإيمان بوحدة الأمة الإنسانية، وكما أشار سموك وهدى )2009( فإن المبادئ الإسلامية الأساسية في 
اللاعنف وإحلال السلم تشمل السعي إلى تحقيق العدل، والإحسان، والتأكيد على عالمية الكرامة الإنسانية، 
والاجتماعي،  )الفردي،  مستوياته  بجميع  السلام  إلى  والسعي  والمساواة،  البشرية،  النفس  وقدسية 

والإقليمي، والدولي(.8  

يز المعرفة، والفهم، والإبداع، والتسامح،  وتتحقق هذه القيم من خلال وسائل شرعية مثل استخدام العقل، وتعز
والصفح، والقيام بأعمال الخير، والمسؤولية، والصبر، والتعاون، والتعاضد، والشورى، والاعتراف بالتنوع.

ية الدولية وأطر صنع السلام الحديثة الشاملة، وتؤكد  ويتفق كثير من هذه المبادئ مع القواعد المعيار
مراجعة سريعة للفقه الإسلامي أن أطر الصلح والبنى الشرعية في الإسلام استخدمت عبر القرون لمعالجة 
جميع أنواع النزاعات، سواء الشخصية، أو الأسرية، أو المجتمعية، وتستند هذه الأطر إلى قيم العدل، 
والإحسان، والحكمة، مع التشديد على الشبكات العلائقية التي تسهم في تحقيق التماسك الاجتماعي، مثل 
الوساطة )الصلح(، والحوار، والشورى، والهدنة. ويُعتبر المقصد النهائي لهذه المبادئ هو تحقيق الوحدة 

الاجتماعية والعدالة، حيث يُعد السلام مسؤولية جماعية تعود بالنفع والازدهار على الجميع.

إن كثيًرا من هذه المبادئ يمكن أن يكمل المقاربات المعاصرة لصنع السلام. لذا، إذا كان لجهود إحلال 
السلم الحديثة أن تنجح في البيئات الإسلامية، فيتعين على ممارسي الصلح أن يأخذوا في الاعتبار أهمية 
ية الدولية من خلال الأطر الشرعية التقليدية التي تُراعي السياقات الثقافية  يز الالتزام بالقواعد المعيار تعز
ية الدولية يمكن أن يتحقق من  والدينية. وتشير بحوث مشروع المعايير الدولية إلى أن قبول القواعد المعيار

خلال »التغيير في تصرفات الناس النابع من التأثير المعياري«

سموك وهدى، 2009، ص8 	8

ع السلام المعاصرة الإسلام ومقاربات صن



21

02

يز أفضل الممارسات الشرعية والاستفادة من جميع ←	 يجب تشجيع ممارسي السلام على تعز 	
الأدوات المتاحة لديهم. لذلك، يتعين عليهم أولًًا الإلمام بشكل أفضل بالسياقات المحلية 
يخية الأوسع التي يعملون فيها، بما في ذلك الأعراف المحلية البديلة وآليات  والثقافية والتار

الصلح والوساطة الشرعية التي قد تكون متوفرة لديهم.

2.2  الأمة المعاصرة: الحاجة إلى صنع السلام
يدرك هذا الدليل بوضوح أنَّ نجاح جهود الصلح يعتمد بشكل كبير على السياق المحلي؛ حيث تتميز المجتمعات 
الإسلامية بتنوع عقائدي وفقهي واسع، والذي غالبًا ما يُستغل من قبل الأطراف المتنازعة لتحقيق أهدافها 
ولي مقاربة دقيقة وواعية عند الرجوع إلى أو اعتماد  وري أن يتبنى ممارسو الصلح الدُّ الخاصة، لذا، فمن الضَّرَّ

مقاربات إسلامية لإحلال السلم.

ومع ذلك، فإن حالة الأمة الإسلامية تستدعي بذل أقصى الجهود لخلق مسارات جديدة للسلام تحترم التقاليد 
الشرعية والأديان، ومن خلال التركيز على القواسم المشتركة، يسعى هذا الدليل إلى دمج أنماط الفكر الإسلامي 

المختلفة وتجاوز الثنائيات الزائفة التي تُثار أحيانًا، لتحقيق إجماع يخدم مصلحة السلم.

يقة أو بأخرى ضمن العالم الإسلامي. وهذا  يجدر التذكير بأنَّ ما يقرب من%70 من النزاعات في العالم اليوم تقع بطر
يعكس الحاجة الملحّة إلى مقاربات أكثر دقة وشمولية لصنع السلم. لقد كان العالم الإسلامي في مركز دوامة النزاعات 
يادة التوترات في الدول  منذ انهيار الخلافة العثمانية وتوقيع اتفاقية سايكس-بيكو في عام 1916، والتي أسهمت في ز
ية وفلسطين. وتفاقمت هذه التوترات مع الحرب الباردة، ونهاية الاستعمار،  التي نشأت عقبها، مثل العراق وسور

ونقاط الاشتعال الأخرى كالتالي:

	ຄ)1947( تقسيم شبه القارة الهندية
	ຄ)1948( تقسيم كشمير
	ຄتأسيس دولة إسرائيل )1948( وما نتج عنه من الحروب العربية-الإسرائيلية والانتفاضات الفلسطينية
	ຄ)1953( الإطاحة بالرئيس الإيراني المنتخب ديمقراطيًا
	ຄ)1962( ية الثورة الجزائر
	ຄ)1979( الثورة الإيرانية
	ຄ.)1979( الغزو السوفياتي لأفغانستان

ولا تزال هذه الصراعات تُلقي بظلالها على المنطقة، ويتفاقم الوضع مع الاستجابة للحرب على الإرهاب بقيادة 
بي. الولايات المتحدة بعد أحداث 11 سبتمبر 2001، وما أعقبها من الثورات المضادة التي تلت الربيع العر

لبنان،  فمنذ عام 1979، شهد العالم الإسلامي أمثلة مأساوية للعنف الطائفي والحروب الأهلية، كما في 
يات وحشية وانتهاكات  ية، اليمن، ليبيا، والسودان. علاوة على ذلك، تعرضت المنطقة لدكتاتور العراق، سور
ممنهجة لحقوق الإنسان. أدّى عدم الاستقرار المستمر إلى اندلاع احتجاجات وأعمال مقاومة، منها المدنية، 

ومنها التي حملت طابع التحرر الوطني أو الإثني، وصولًًا إلى أشكال من الإرهاب المرتبط بالتطرف الديني.

ع السلام المعاصرة الإسلام ومقاربات صن



22

02

يز الحكم الاستبدادي، أو التدخلات  وغالبًا ما أدت هذه الحركات إلى ردود أفعال متشددة؛ تمثلت في تعز
ية، أو احتلال مباشر، وبذلك، اتسعت دائرة العجز الديمقراطي، مما زاد من  الخارجية، أو الانقلابات العسكر

تفاقم الأزمات في العالم الإسلامي.

وفي حين قد يزعم البعض أن هنالك تفسيرات أو استغلالات لمقاصد الإسلام قد ساهمت في تفاقم النزاعات، 
يًا في حلها. ومع ذلك، تبقى الحقيقة المؤسفة أن العديد من  إلا أنَّ لمقاربة الصلح الإسلامي دورًا محور
الإجراءات التي اعتمدها المجتمع الدولي في محاولاته لحل هذه التوترات والصراعات السياسية قد أخفقت في 

تحقيق أي استقرار أو سلام مستدام على المدى البعيد.

من وجهة نظر مؤلفي هذا الدليل، فإن لغة الصلح وبناء السلام هذه وطبيعتها ومقاصدها ←	 	
لا بد أن تُصاغ وتُضبط بما يتناغم مع قيم المجتمعات المتضررة، وألسنتها، وثقافاتها، 
وعقائدها، وذلك لضمان ازدهار جهود الصلح المستدامة التي تنبع من الانتماء المحلي 

وتراعي السياقات الشرعية والثقافية.

ع السلام المعاصرة الإسلام ومقاربات صن



23

03

يم،  كما أشرنا في المقدمة، فإن هذا الدليل يستند إلى قراءة النصوص الشرعية الأصلية، بما في ذلك القرآن الكر
والسنة النبوية، وخطبة الوداع، والسنة العملية للنبي محمد صلى الله عليه وسلم في تسوية النزاعات وإقامة نظام الحكم، مع 

تأكيده على الواجب الشرعي لإنهاء العنف وإحلال السلم حيثما كان ذلك ممكنًا.

تشكل مقاصد الصلح وواجباته الشرعية مجتمعةً المنظومة الإيكولوجية الإسلامية لصنع السلام. وتؤكد هذه 
المنظومة أنَّ على أطراف النزاع انتهاج مسار التفاوض، قدر المستطاع، للوصول إلى سلام شامل وعادل، ومن 
ثم إقامة أشكال حكم تمثيلية قائمة على العدل والمساواة، ويُناط بالقادة في هذه المنظومة الالتزام بحفظ 

حقوق الأمة، بما يشمل حقوق الأقليات، والأفراد، والنساء.

ادئ السبعة  مب 1.3  ال
فقهية  وقيم  أصول شرعية  سبعة  تتجلى  السلام،  لصنع  الإسلامية  الإيكولوجية  المنظومة  هذه  قلب  في 
مترابطة، استمدها النبي محمد صلى الله عليه وسلم من الوحي الإلهي، وسار عليها طوال حياته في نشر السلم وإقامة العدل. 
تقدم هذه الأصول للممارسين الدوليين في مجال الصلح وسائل لتجاوز الثنائيات الزائفة التي غالبًا ما تُثار بين 

المفاهيم الإسلامية والغربية المتعلقة بحقوق الإنسان وإدارة شؤون الدولة.

يم  لم تُذكر هذه الأصول مجتمعةً في موضع واحد من النصوص الشرعية، لكنها وردت متفرقة في القرآن الكر
والسنة النبوية. ويجمع هذا الدليل بينها، مع التأكيد على أنها مترابطة وتشكل جزءًا عضويًا من المنظومة 

الشرعية لصنع السلام. وتشمل هذه الأصول:

	1 التوحيد: الإيمان بأن الله واحد، وهو أصل العقيدة الإسلامية ومحورها..
	2 السلم: الإسلام في جوهره دين السلم، و«السلام عليكم« هي التحية الشرعية الأساسية في التفاعل البشري..
	3 »وجعلناكم. تعالى:  ورد في قول الله  كما  نعمة،  والأفكار  الخلق  البشر في  بين  الاختلاف  يعد   التنوع: 

شعوبًا وقبائل لتعارفوا« 
	4 مهمة. فقهية  قاعدة  ويُشكل  تمييزي،  وغير  شامل  وهو  الإسلام،  في  أساسي  ركن  القسط   العدل: 

لإقامة الحقوق.
	5 الرحمة: صفة من صفات الله العظمى وأساس الرسالة النبوية، كما في قوله تعالى: »وما أرسلناك إلا .

رحمةً للعالمين«
	6 الكرامة: كرامة الإنسان مُصانة شرعًا، حيث كرم الله بني آدم وجعل ذلك أساس التكليف الشرعي..
	7 الوسطية: الاعتدال والتوازن هو المبدأ الحاكم للأمة الإسلامية، كما وصفها الله تعالى بأنها »أمةً وسطا«.

ظلت هذه الأصول والقيم الشرعية السبعة جزءًا لا يتجزأ من الإسلام لأكثر من 1400 سنة. وهي تتماشى 
ية الدولية التي تُعلي من شأن رفاه الإنسان، وتُعزز من السلم الإيجابي من خلال الحكم  مع القواعد المعيار
الرشيد، واحترام سيادة القانون، ورعاية حقوق الأفراد والجماعات، كما تتفق مع مبادئ الصلح الشامل 

يز مكانة المرأة ودورها في المجتمع وفي جهود الصلح وبناء السلم. والمتساوي، بما في ذلك تعز

03 إســـامية لصنـــع  إيكولوجيـــة  نحـــو منظومـــة 
الســـبعة المبـــادئ  الســـام: 

ادئ السبعة مب نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال



24

تتسم المبادئ المنصوص عليها في هذا الدليل بالقدرة على إعلام أفضل الممارسات المتبعة ←	 	
يزها واستكمالها لحل الصراع وتحويله، لا سيما في ما يتعلق بالمجتمعات ذات الأغلبية  وتعز

المسلمة أو الصراعات التي تتميز بأبعاد إسلامية أو إسلاموية. الوحدانية
 

الوحدانية
إنَّ المبدأ الشامل الأساسي الضابط للمقاربة الإسلامية في تحقيق السلم وإحلال الصلح هو التوحيد، حيث 
ةً واحِدَةً« )البقرة: 213(، مشيًرا إلى وحدة البشرية  اسُ أُمَّ يم هذه الحقيقة بقوله: »كانَ النَّ يرسخ القرآن الكر
كنتيجة لوحدانية الله، ومن هذه الوحدانية يتأسس الإيمان بأن البشر جميعًا خلقوا من أصل واحد، فإن 
مفهوم وحدة الأمة الإنسانية هو حجة شرعية قوية تدحض الفرقة والانقسام، ومن هذه الوحدة السامية، 
وتكرارها البشري في الأرض، يتولد الالتزام بضمان اندماج جميع أفراد المجتمع، بما في ذلك النساء، في 

عمليات السلام وإدارة شؤون الحكم وفق منهج إسلامي.

إن تحقيق الوحدة بين الناس هو مقصد شرعي من وجود البشرية، حيث إن إقامة الوحدة الأرضية والسماوية 
تُعد الغاية الأساسية للكون الذي خلقه الله. ومن هنا، لا يمكن للإسلام أن يقف موقف الحياد عندما يتعلق 
الأمر بصنع السلم، حيث تُعتبر الوحدة مطلبًا شرعيًا أصيلًًا، يتجاوز مجرد غياب الحرب )السلام السلبي(، 

ويدعو إلى السلام الإيجابي الذي يحقق التناغم بين جميع عناصر المجتمع.

هذا المبدأ يُلقي مسؤوليات وواجبات شرعية كبيرة على ممارسي الصلح الدوليين، ←	 	
ويمنحهم السلطة الأخلاقية للعمل والتدخل في المجتمعات الإسلامية لتحقيق السلم، 

ويتيح لهم التصرف بناءً على فرضية أن توحيد الأطراف المتنازعة هو الأصل الشرعي 
كبر على  في الإسلام، وليس نزوة تُترك لرغبات أطراف النزاع. ومع ذلك، يبقى العبء الأ

المجتمع الدولي في دعم هذا المسعى.

السلام )السِلم(
ية في الشريعة الإسلامية، وهو ركن أساسي في المنظومة الإيكولوجية الإسلامية لصنع  يشغل السلم مكانة مركز
السلام. فلا يمكن قيام مجتمع مسلم فعال دون السعي لتحقيق السلم، إذ تعتمد إنسانية المجتمع وازدهاره 
وسلامته على وجود هذا السلم الإيجابي. ومن هذا المنطلق، يأمر القرآن الكريم بقوله: »يا أيها الذين آمنوا 
ادخلوا في السلم كافة« )البقرة: 208(. إن السلم في الإسلام ليس غاية فحسب، بل هو شرط أساسي لتحقيق 

مقاصد الله العليا والامتثال لها.

من أعظم الأمثلة على تطبيق النبي محمد صلى الله عليه وسلم للسلم هو موقفه عندما ذهب إلى الطائف لدعوة أهلها. لم يكتفِ 
أهل الطائف برفض دعوته، بل هاجموه بعنف، ومع ذلك، عندما سُئل عما إذا كان يرغب في أن يُنزل الله عقابًا 
عليهم، رفض واستغفر لهم، إدراكًا منه أن المقصد البعيد المدى هو تأسيس قواعد للإسلام يمكن أن تزدهر في 

.)DIN 2019, 55–58 الأجيال القادمة )يُنظر

ادئ السبعة مب نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال 03



25

نبوية التي تحث على تجنب العنف والسعي لإحلال السلم.  قرآنية والأحاديث ال تتعدد النصوص ال
وا:  يقول النبي )صلى الله عليه وسلم( في الحديث الشريف: »ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟ قال
عتبر السعي إلى  بلى. قال: إصلاح ذات البين، فإن فساد ذات البين هي الحالقة« )الترمذي، 2509(. ويُ
ها وتوكل  ه تعالى: »وإن جنحوا للسلم فاجنح ل ية جماعية في الإسلام، كما في قول إحلال السلم مسؤول

عليم« )الأنفال: 61(.  على الله إنه هو السميع ال

وا فأصلحوا بينهما... فأصلحوا  تل ويضيف القرآن في موضع آخر: »وإن طائفتان من المؤمنين اقت
العدل وأقسطوا إن الله يحب المقسطين * إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم  بينهما ب

واتقوا الله لعلكم ترحمون« )الحجرات: 9-10(.

ل الأمة الإسلامية واجب تحقيقه ←	 إنَّ الإسلام يجعل السلم مقصدًا شرعيًا لا غنى عنه، ويُحمِّ 	
من خلال الصلح والشورى، مع الالتزام بقيم العدل والقسط والرحمة، وتظل النصوص 
الشرعية والسنة النبوية مرجعًا أصيلًًا لممارسي الصلح في تقديم حلول تراعي السياقات 

الإسلامية، وتسعى لتحقيق السلم الإيجابي الذي يعود بالخير على الأمة جمعاء.

التنوع
إنَّ للمفهوم الإسلامي للوحدة أبعادًا شرعية بعيدة المدى، فهو يستوعب في طياته اختلاف العالم وتنوعه، 
بما يشمل القبائل والأمم واللغات والأديان والدول، سواء كانت إسلامية أم غير إسلامية. ويُعد التنوع جزءًا 
أصيلًًا من مقاصد الشريعة، كما يظهر في خلق الله الذكر والأنثى، حيث يُعتبر هذا التنوع تجليًا لوحدانية الله 

وتكامله. يقول الله تعالى:

هِ أَتْقَاكُمْ  ن ذَكَرٍ وَأُنثََىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا صلى الله عليه وسلم إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّ ا خَلَقْنَاكُم مِّ اسُ إِنَّ هَا النَّ »يَا أَيُّ
هَ عَلِيمٌ خَبِيٌر« )الحجرات: 13(. صلى الله عليه وسلم إِنَّ اللَّ

يدعو القرآن الكريم إلى الإقرار بأن جميع البشر متساوون أمام الله، وأن معيار التفاضل الوحيد هو التقوى 
والعمل الصالح. لذا، يُعد التنوع ظاهرة شرعية مقصودة من الله سبحانه، وهي ليست مجرد حالة يتسامح معها 
 الإسلام، بل هي نعمة يُحتفى بها ويُعترف بأهميتها، كما يقول الله تعالى: »ولقد كرمنا بني آدم...« )الإسراء: 70(

النظر عن الجنس أو العرق أو الدين أو الوضع الاجتماعي  التكريم أن جميع البشر، بغض  فيؤكد هذا 
والاقتصادي، يتمتعون بكرامة فطرية منحة من الله.

يم التنوع كآية من آيات الله ودليل على قدرته وحكمته، كما في قوله تعالى: »وَمِنْ آيَاتِهِ  يرسخ القرآن الكر
لْعَالِمِيَن« )الروم: 22( وهذا  لِكَ لََآيَاتٍ لِّ مَاوَاتِ وَالْْأَرْضِ وَاخْتِلََافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ صلى الله عليه وسلم إِنَّ فِِي ذَٰ خَلْقُ السَّ
يدل على أن الإقصاء على أساس العرق أو الإثنية أو اللغة يتعارض مع المبادئ الشرعية للإسلام، كما أن 

استمرار ممارسات مثل تهميش المرأة أو كراهية النساء ليس منسجمًا مع المقاصد الإسلامية الأصيلة.

03 ادئ السبعة مب نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال



26

فالتنوع ليس مجرد ظاهرة اجتماعية، بل هو محرك لإنتاج المعرفة الشرعية والنقدية التي تدعو البشر إلى 
ةً وَاحِدَةً،  هُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّ عَةً وَمِنْهَاجًا، وَلَوْ شَاءَ اللَّ التعارف والتعاون. يقول الله تعالى:«لِكُلٍّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِِرْ
اتِ« )المائدة: 48(، يشير هذا إلى أن التنوع جزء من الابتلاء الذي  يَبْلُوَكُمْ فِِي مَا آتَاكُمْ، فَاسْتَبِقُوا الْخَيْْرَ كِن لِّ وَلَٰ
يزه كجزء  يُعزز الالتزام بالخير، ويدفع البشرية للسعي لتحقيق الوحدة مع ذاتها، وهو ما يتطلب رعايته وتعز

من القواعد الشرعية لتحقيق الوحدة الكبرى.

ا لأنه يُقر بأن الهوية الإنسانية - سواء الدينية ←	 يًّ النسبة لصانع السلام، يُعد مبدأ التنوع محور 	
ية أو الثقافية - هي حاجة شرعية يجب احترامها وحمايتها. ويرسخ هذا  أو العرقية أو الجندر

المبدأ أن التنوع ليس معيارًا للتفاضل في القرب من الله، بل هو شرط لتحقيق السلم والإدماج 
والرحمة. إن الفشل في الاعتراف بهذه الهويات يؤدي إلى الإحباط والصراع، وهو ما يخالف 

مبادئ الإسلام ومعاييره الشرعية، ويتماشى هذا الفهم مع القواعد الدولية لحقوق الإنسان 
بي لحقوق الإنسان، حيث يجمع بين الحقوق الجماعية والفردية، وهو ما يعكس  والميثاق العر

عمق التوافق بين مقاصد الشريعة الإسلامية والمبادئ العالمية للتسامح والتعايش.9. 

تقدم هذه المبادئ القرآنية منظورًا شرعيًا لدور الإسلام كقوة للتسامح والاعتراف المتبادل في عالم متنوع. لذلك، 
فإن التنوع جزء لا يتجزأ من الأصول الشرعية للإسلام، وهو ليس مجرد فكرة لاحقة أو تكيفًا مع التحديات الحديثة.

إن هذا المقصد الشرعي بالغ الأهمية لممارسي الصلح الدوليين عند تكليفهم بالتفاوض على ←	 	
ترتيبات حكم شاملة وتحويلية ومستدامة، تُشارك فيها جميع مكونات المجتمع - سواءً 

كعملية أو كنتيجة - لضمان احترام الحقوق الشرعية وحمايتها. والأمر الحاسم هنا هو أن 
الممارسين ليسوا مُلزمين بالوصول إلى الوحدة الكاملة أو الانسجام التام، ولكن يُمكنهم 

ية تضمن  تحديد المجالات التي يمكن أن تظل محل اختلاف، مع إنشاء آليات شرعية وإدار
بقاء هذه الاختلافات ضمن نطاق غير عدائي.

العدالة )العدل(
إن مبدأ التنوع في الإسلام ليس مطلقًا، ولا يمكن السعي لتحقيقه بأي ثمن؛ فهو محكوم بمقصد العدالة، 
يم إلى أن المهمة الأساسية لجميع رسل الله  التي تُعد أساسًا في سلامة البشر ووحدتهم. يشير القرآن الكر
نَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيَزانَ لِيَقُومَ  أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّ كانت إقامة العدل، كما في قوله تعالى: "لَقَدْ 
اسُ بِالْقِسْطِ" )الحديد: 25( فتشير هذه الآية إلى أن القسط هو الغاية العليا التي تحكم التعايش بين  النَّ
البشر، وهو شرط ضروري لتحقيق السلم والرفاه العام، وعليه فإن العدالة تعدُّ قاعدةً تنظيمية كبرى في الكون 
وأساسًا للتوازن والاستقرار، وهذا المفهوم يمتد ليشمل ممارسي الصلح وأطراف النزاع الذين يُتوقع منهم 

الالتزام بالقسط الشرعي لضمان إنصاف الجميع وتحقيق السلام.

https://www.icj.org/wp-content/uploads/2014/10/Arab-Charter-on-Human-Rights.pdf 	9

ادئ السبعة مب نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال 03

https://www.icj.org/wp-content/uploads/2014/10/Arab-Charter-on-Human-Rights.pdf


27

تشكّل العدالة مبدأ منظمًا للكون، يتعين على ممارسي حل النزاعات الدولية وأطراف النزاع ←	 	
احترامه.إن العدالة هي أكثر من مجرد التوسط بين الصواب والخطأ؛ فمن الناحية الفلسفية، 

هي الحفاظ على النظام والتوازن في العالم والطبيعة.

الْوَالِدَيْنِ  أَوِ  أَنفُسِكُمْ  عَلََىٰ  وَلَوْ  هِ  لِلَّ شُهَدَاءَ  بِالْقِسْطِ  امِيَن  قَوَّ كُونُوا  آمَنُوا  ذِينَ  الَّ هَا  أَيُّ "يَا  تعالى:  يقول الله 
قْرَبِيَن..." )النساء: 135( فهذه الآية تُلزم المؤمنين بتطبيق العدالة حتى وإن كان ذلك على أنفسهم أو أقرب  وَالْْأَ

الناس إليهم، وهو ما يعكس المبدأ الإسلامي الأصيل الذي يجعل العدالة فوق أي تحيز أو مصلحة شخصية.

يرتبط مبدأ العدالة الإسلامي ارتباطًا وثيقًا بمبادئ الوحدة والتنوع، وهو مسؤولية جماعية. ←	 	
إنه مبدأ مهم لممارس حل النزاعات الدولية الذي يحاول التوفيق بين أطراف النزاع وأصحاب 

المصلحة المتنوعين.

كُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلََى ألَّاَّ تَعْدِلُوا، اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ  علاوة على ذلك، يأمر الله المؤمنين في قوله تعالى: "وَلََا يَجْرِمَنَّ
يق العدالة، حيث تعد  قْوَىٰ" )المائدة: 8( يشير هذا النص إلى أن الكراهية أو الخصومة لا تبرر الحيد عن طر لِلتَّ
التقوى الوجه الآخر للعدل، ومصطلح القسط هو المصطلح القرآني الأهم الذي يفسر العدالة الاجتماعية، 
على  الجميع  حصول  وضمان  والحقوق،  الموارد  يع  توز في  والعدالة  بالمساواة  الشعور  القسط  ويشمل 
نصيبهم العادل من الحياة. ويعتبر هذا المفهوم مسؤولية جماعية للمجتمع المسلم، كما يشجع القرآن 

يز التماسك المجتمعي. يم على الصدقة وفعل الخير كوسائل لمواجهة الظلم الاجتماعي وتعز الكر

يركز الإسلام على أن العدالة ليست محدودة بالمجتمع المسلم فحسب، بل تمتد إلى غير المسلمين أيضًا. 
يُباح بحال" )ابن تيمية، 1996، ص127( فالعدل واجب تجاه  يقول ابن تيمية: "الظلم محرم مطلقًا لا 

الجميع، سواء كان مسلمًا أو غير مسلم، مما يجعل العدالة مبدأ قويًا وشرعيًا لصنع السلام.

إذن، فالتركيز على مقصد العدالة يمتد ليشمل تحقيق التوازن بين مصالح المجتمع واحتياجات الأفراد. 
وبهذا، فإنها تعتبر أساسًا راسخًا لصنع السلام، حيث إنها توفر إطارًا شرعيًا لممارسي الصلح للتوفيق بين 
أطراف النزاع، وضمان أن التعددية والاختلافات لا تؤدي إلى ظلم أو تهميش لأي طرف. وكما قال الله تعالى 
هِ وَلَوْ عَلََىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ  امِيَن بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّ ذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّ هَا الَّ )سورة النساء: 135(: "يَا أَيُّ
هُ أَوْلََىٰ بِهِمَا" فإن العدل لا ينطوي على حمل الضغائن أو الإعراب عن  ا أَوْ فَقِيًرا فَاللَّ بِيَن، إِن يَكُنْ غَنِيًّ قْرَ وَالْْأَ

ين للمرء ليس رخصة له للحياد عن ممارسة العدل. فالله يأمر المؤمنين  قائلًًا الغضب، لأن كره الآخر

كُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلََى ألَّاَّ تَعْدِلُوا،  هِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ، وَلََا يَجْرِمَنَّ امِيَن لِلَّ ذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّ هَا الَّ "يَا أَيُّ
هَ خَبِيٌر بِمَا تَعْمَلُونَ" )سورة المائدة: 8( هَ، إِنَّ اللَّ قُوا اللَّ قْوَىٰ، وَاتَّ اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّ

ادئ السبعة مب 03نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال



28

ادئ السبعة مب نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال 03

يم، يُمثل العدالة الاجتماعية في أبهى صورها، حيث يجمع بين المساواة  إن القسط، كما ورد في القرآن الكر
النصيب  هو  "القِسط  بقوله:  القسط  منظور  ابن  ف  يعرِّ والواجبات،  الحقوق  في  والإنصاف  يع  التوز في 
فيه" جور  لا  الذي  العدل  يتضمن معنى  فهو  جار.  إذا  وقسط  عدل،  إذا  الرجل  أقسط  ويُقال:   بالعدل، 

)ابن منظور، 1990، ص 377(.

يع، وضمان حصول جميع أفراد المجتمع على حقوقهم المشروعة،  يشير مفهوم القسط إلى العدالة في التوز
القسط  أبو نمر )2002-2001، ص 238-237( أن مفهوم  ما يخلق مجتمعًا مستقرًا ومتماسكًا، كما يؤكد 
يشمل شعورًا جماعيًا بالمسؤولية تجاه الظلم الاجتماعي، ويشجع على تمكين المحرومين وضمان شعورهم 

بالانتماء للمجتمع.

إن القسط ليس مجرد مفهوم فلسفي، بل هو قاعدة شرعية تُعزز التوازن بين احتياجات الأفراد والمجتمع، 
جماعية  مسؤولية  يُعد  القسط  تحقيق  فإن  وبهذا،  الاجتماعي،  السلم  تحقيق  في  الزاوية  حجر  وتشكل 

تستدعي من ممارسي الصلح احترامه وتطبيقه لضمان تحقيق السلام العادل.

من المهم أن نلحظ أن التركيز على المساواة والعدالة يمتد أيضًا إلى ما هو أبعد من المجتمع ←	 	
المسلم، ويهدف إلى شمل غير المسلمين أيضًا. على هذا النحو، تشكل العدالة مبدأ قويًا 

لصنع السلام لممارسي حل النزاعات الدولية.

لقد اختار النبي محمد )صلى الله عليه وسلم( أن يُرسّخ القيم العالمية للعدل والمساواة في مجتمع كانت هذه القيم فيه 
تُنتهك بشكل ممنهج. وفي خطبة الوداع، أكد النبي )صلى الله عليه وسلم( على هذه القيم بقوله: 

بي على أعجمي، ولا لأبيض على أسود، ولا لذكر على  اسُ سواسية كَأَسْنَانِ الْمُشْطِ، لا فضل لعر "النَّ
أنثى إلا بالتقوى. إنَّ أكرمكم عند الله أتقاكم."

هذا الحديث النبوي يُجسد مقصد العدالة والمساواة في الإسلام، إذ يجعل التقوى والعمل الصالح المعيار 
المجتمع  أفراد  تُلزم جميع  الاجتماعية في الإسلام واجب شرعي،  فالعدالة  الناس.  للتفاضل بين  الوحيد 
ة من زعم أن السعي لتحقيقها قد يُبرر العنف  بتطبيقها دون تمييز، ورغم إلزامية العدالة الاجتماعية، فثمَّ
كوسيلة فعالة في سياقات معينة. ومع ذلك، يعارض هذا الرأي غالبية العلماء والفقهاء الذين يستدلون 
بتعاليم الإسلام الداعية إلى الكفاح السلمي لحل النزاعات وتحقيق العدالة، كما ورد في مواضع عدة من 

يم التي تُشجع على أساليب ممنهجة وملائمة للسياق. القرآن الكر

يم يُعطي الأولوية لحل النزاعات بطرق سلمية، مؤكداً  يشير أبو نمر )2002-2001، ص 232( إلى أن القرآن الكر
أهمية استخدام وسائل مشروعة ومنهجية لتحقيق العدالة. وهذا يتماشى مع مقاصد الشريعة التي تدعو 

إلى درء المفاسد وتحقيق المصالح، مع تجنب إحداث الفوضى أو الضرر في المجتمع.



29

الرحمة
تعتبر الرحمة فضيلة عليا في الإسلام، وتتجاوز في أهميتها القتال من أجل العدالة )عبد الله، 2001(. ولهذا 
ءٍ"  نجد من أسماء الله الحسنى "الرحمن" و"الرحيم" و"الغفور". يقول الله تعالى: "وَرَحْمَتِِي وَسِعَتْ كُلَّ شََيْ
)الأعراف: 156(. والقرآن مليء بالآيات التي تحث على المغفرة والرحمة والإحسان. ومن ذلك قوله تعالى: 
ئَةَ"  يِّ تِِي هِيَ أَحْسَنُ السَّ "خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِيَن" )الأعراف: 199(، وقوله: "ادْفَعْ بِالَّ

)المؤمنون: 96(، أي الرد على السيئة بالحسنى، بالعفو والتسامح.

ورغم أن الإسلام يترك مجالًًا للقصاص العادل عند وقوع الظلم، فإنه يشجع الضحية على اختيار المغفرة 
الِمِيَن"  هُ لََا يُحِبُّ الظَّ هِ إِنَّ ثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلََى اللَّ ئَةٌ مِّ ئَةٍ سَيِّ والمصالحة. يقول القرآن: "وَجَزَاءُ سَيِّ
)الشورى: 40( فهذه المبادئ، التي يجب أن توجه نحو المسلمين وغير المسلمين على حد سواء، تتوافق مع 
المصالحة التي تؤكدها أطر بناء السلام وحل النزاعات الغربية. وتشمل المفاهيم الرئيسية الأخرى المرتبطة 

بالرحمة والمغفرة والمصالحة: الصلح )التسوية( والمصالحة )التوفيق بين الناس أو الأطراف( والتحكيم.

إن التشديد على المغفرة والرحمة يخدم تقليص حالات القصاص، فقد وصفت رسالة النبي ذاتها بأنها 
لْعَالَمِيَن" )الأنبياء: 107(. وبهذه الروح قال النبي لأهل مكة المهزومين عند عودته منتصًرا بعد كل  "رَحْمَةً لِّ
يز  الإهانات التي لحقت به منهم: "اذهبوا فأنتم الطلقاء". لقد سعى النبي إلى جبر العلاقات الواهنة وتعز

السلام على المستويين الفردي والمجتمعي.

يز المصالحة ←	 إن هذه الآيات والرؤى يمكن أن تساعد ممارس حل النزاعات الدولية على تعز 	
والتسامح - ليس كملاذ أخير، ولكن كقيم أعلى من قيمة النضال من أجل العدالة - استنادًا إلى 

حياة النبي نفسه وأعماله.

الكرامة
من دون الكرامة الإنسانية، لا يمكن أن تكون هناك عدالة ذات معنى أو شعور بالتنوع أو الوحدة في الإسلام 
ية تمنح الحياة البشرية أهميتها، وهي هبة من الله  أو العالم الأوسع. ففي الإسلام، تُعد الكرامة قيمة مركز
مْنَا بَنِِي آدَمَ" )الإسراء: 70(. كما تعتبر هذه القيمة محورًا  تتجلى في حياة محترمة، كما قال تعالى: "وَلَقَدْ كَرَّ
يز وحماية الحياة البشرية  ية الدولية التي طورتها الأمم المتحدة، والتي تركز على تعز أساسيًا للقواعد المعيار

كجزء أساسي من تفويضات صنع السلام.

يز هذا المبدأ والحفاظ عليه يعد غاية شرعية عليا تفوق أي اعتبار آخر. ويشمل ذلك احترام حقوق جميع  إن تعز
يم الإلهي يشمل الجميع بطبيعة الخلق. ويمتد هذا الاحترام ليشمل  البشر بغض النظر عن العقيدة، لأن التكر
.)DIN 2023، 143-151( يم إيذائهم أو التمثيل بجثثهم، حتى لو كانوا من الأعداء الموتى أيضًا، وهو ما يفسر تحر

ويدعم هذا المفهوم قيم العدل والإدماج والمساواة، ويجسد المعاني القرآنية التي تؤكد على المساواة 
بين البشر، بغض النظر عن الأصل أو اللون، مع منحهم الشرف المرتبط بخلق الله لهم. ومن هنا، يُعد 
يز الانسجام  مفهوم الكرامة في الإسلام قابلًا للتطبيق بيسر في عمليات السلام المعاصرة كجزء من جهود تعز

الاجتماعي.

ادئ السبعة مب 03نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال



30

الكرامة ليست فقط هدفًا يُحققه السلام، بحيث تُتاح لجميع الأفراد فرصة عيش حياة كريمة، ←	 	
بل هي أيضًا محفزٌ أساسٌي يحرك عملية السلام نفسها. ومن الضروري تجنب أي إغراء لإذلال 

الخصم، سواء في الصراع أو أثناء التفاوض، وترك مساحة من الاحترام الكافي لتيسير تنفيذ نتائج 
المفاوضات وتحقيق المصالحة.

التوازن
يترجم المفهوم القرآني للوسطية بأشكال متعددة. ففي أكثر معانيه حرفية، يعني "التوسط/في الوسط"، 
وَسَطًا"  ةً  أُمَّ جَعَلْنَاكُمْ  لِكَ  "وَكَذَٰ تعالى:  يقول الله  التطرف.  وتجنب  الوسط  للبقاء في  التنافس  ويدل على 

)البقرة: 143(.

وتستحضر ترجمات أخرى فكرة المسلمين على أنهم "متوازنون بحق". ويُشار إلى الإسلام أحيانًا باعتباره 
دين الوسطية، بينما يتحدث آخرون عن الاعتدال. كل من هذه الترجمات والمعاني يثري الفكرة القائلة بأن 

المجتمع الإسلامي العالمي يجب أن يكون مجتمعًا وسطيًا، يتجنب التطرف ويتصرف باعتدال وتوازن.

الوسطية هي مرساة القوة الناعمة للإسلام. إن هذه السمة المميزة تُعد التزامًا ومنهجية في الوقت نفسه؛ 
التزامًا بشغل الوسط وتجنب التطرف، ومنهجية لتحديد أفضل مكان وتصرف للمساهمة في العالم وحل 
مشاكله، إذًن، فهي مبدأ للعيش وفق مبادئ الإسلام، وللمسلمين الذين يعيشون في المجتمع، وتنصُّ 
ة على التيسير في جميع أعمال العبادة والمعاملات الاجتماعية. فعندما سُئلت زوجة النبي عائشة عن  السنَّ

عادات النبي، أجابت: "ما خير رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أمرين إلا أخذ أيسرهما...".

ينظر إلى التطرف في بعض المجتمعات الإسلامية على أنه تشويه لإحدى السمات المميزة للإسلام؛ وهي 
الاعتدال والتوازن. ويظل تحذير النبي ملائمًا: "إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في 
هِ لِنتَ لَهُمْ،  نَ اللَّ يم بقوله: "فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّ الدين" )أحمد والنسائي وابن ماجه، 3057( ويحث القرآن الكر

وا مِنْ حَوْلِكَ..." )آل عمران: 159(. ا غَلِيظَ الْقَلْبِ لََانفَضُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّ

يتضح من هذا أن فطرة الإنسان تميل إلى الاعتدال، لذلك، فإن التمسك بالوسطية والالتزام بالاعتدال هو 
دعوة للابتعاد عن الغلو والتنطع والتشدد والتطرف، كما يتضمن رفض هذه الظواهر التي تظهر في شكل 
ثنائيات متضادة، فلدى البشر قدرة على التوفيق والتناغم، وعندما لا يمكن التوفيق بين القطبية، يمتلكون 

يدة على إدارة الاختلاف، بل واحتضانه في أفضل الأحوال. قدرة فر

لقد نُسِيَت ضرورة أن يكون المجتمع المسلم وسطيًا، وأن يتجنب التطرف في لحظات الصراع. ←	 	
ية للجانبين، وإلى تسويات  إن الوسطية هي مبدأ يشجع على التفاوض للتوصل إلى نتائج مجز

مبدعة يمكن أن تجد فيها الأطراف المتنازعة في مكان ما في الوسط.

ادئ السبعة مب نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال 03



31

ادئ السبعة مب 03نحو منظومة إكولوجية إسلامية لصنع السلام: ال

2.3  فهم الجهاد في جميع مظاهره
لمعنى  دقيق  فهم  دون  السلام من  لصنع  الإسلامية  الإيكولوجية  المنظومة  نقاش حول  أي  يكتمل  لن 
فهم  يُساء  ما  كثيًرا  الداخلي.  والنضال  العدالة،  للصراع،  نطاقًا  أوسع  بمفاهيم  ارتباطه  وكيفية  الجهاد 
الجهاد، حيث يُفسَّرَّ خطأ على أنه يعني "الحرب المقدسة"، مما يُعطي انطباعًا خاطئًا بأن الإسلام عنيف 
بطبيعته. في الواقع، ترتبط الكلمات العربية الأخرى للقتال والحرب أكثر بمفهوم الصراع المسلح. لذلك، 
من المهم أن يدرك ممارسو حل النزاعات الدولية أن الجهاد، الذي أصله الفعل "جاهد"، يعني في الواقع 

النضال أو العمل الشاق أو السعي.

علاوة على ذلك، شجع النبي محمد على النضال السلمي بدلًًا من العنف، ودعا إلى الصبر والخطاب الهادئ. 
هَ لََا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ" )البقرة: 190(.  ينِ" )البقرة: 256(، وأيضًا: "إِنَّ اللَّ يم: "لََا إِكْرَاهَ فِِي الدِّ يقول القرآن الكر
وهكذا، وفقًا لكوك )2015(، فإن المعنى الحقيقي للجهاد يتعلق بالنضال من أجل تحسين الذات، وهو 
أحد الأساليب الأساسية التي يستخدمها المسلمون لتسوية الخلافات الداخلية والخارجية، وكما يوضح 

خيري )2006(: 

"يشير الجهاد إلى واجب المسلمين، على المستويين الفردي والجماعي، في النضال ضد جميع 
أشكال الشر والفساد والظلم والاستبداد والاضطهاد، سواء ارتُكب هذا الظلم ضد المسلمين أو غير 
المسلمين، وسواء ارتكبه المسلمون أو غير المسلمين. وفي هذا السياق، قد يشمل الجهاد النضال 

السلمي أو المسلح إذا لزم الأمر".

ساشدينا  يزعم  المثال،  سبيل  على  فقط.  القتال  بمعنى  واحدة  مرة  القرآن  في  الجهاد  يستخدم   لم 
ف باستمرار في القرآن على أنه نضال ديني شامل، تطهير شخصي، أو جهد  )1990، 37-36( أن الجهاد يُعرَّ
جماعي لإقامة النظام الاجتماعي الإسلامي. ويشير علواني )2003( إلى أن الجهاد يمكن أن يعني النضال من 
يز النمو السلمي، حيث  أجل تحقيق السلام. كما يشير إلى أهمية استخدام الجهاد في معالجة النزاعات لتعز

يز الحوار ومعالجة الصراعات على مستويات متعددة بشكل مؤثر. يمكن تطبيقه لتعز

بينما يعرّف القرآن والسنة والنصوص الإسلامية الأصلية الأخرى الجهاد على النحو المذكور ←	 	
أعلاه، لا يمكن إنكار أن المصطلح اكتسب دلالات سلبية وعدوانية مرتبطة بالجماعات 

المتطرفة العنيفة. إن استخدام الكلمات العربية للقتال )الصراع( والحرب يمكن أن يسمح 
لممارس حل النزاعات الدولي بتوجيه الأطراف بعيدًا من تصورات متطرفة كهذه لموقفهم. 

ويمكن أيضًا استخدام الحجج المذكورة أعلاه، باستخدام النصوص الأصلية، للرد على 
التفسيرات المتطرفة لأطراف النزاع.

يز  ختامًا، توفر المبادئ السبعة للمنظومة الإيكولوجية الإسلامية لصنع السلام الموضحة هنا إطارًا غنيًا لتعز
التماسك الاجتماعي والعدالة والسلام الجماعي في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة. ويؤكد هذا الإطار 
قيم العدالة التصالحية والإدماج والمساواة واحترام الكرامة الإنسانية. وبتبني هذه المبادئ السبعة، يمكن 

ممارسي حل النزاعات الدوليين تنمية البيئات التي تعزز السلام والاستقرار والوحدة.



32

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة الإسلام وإطار صنع السلام ال 04

إن المبادئ السبعة التي تشكل المنظومة الإيكولوجية الإسلامية لصنع السلام لا توجد في فراغ فلسفي أو 
قانوني، بل تنتمي إلى نظام متكامل من المعتقدات والقواعد المستنبطة من التقاليد الإسلامية، وفي صميم 
هذا النظام تقع مقاصد الشريعة، التي تمثل الغايات العليا والأهداف الكلية للأحكام الشرعية. وتُعد هذه 
المذاهب  التي تطورت عبر مختلف  الفقهاء وتفسيراتهم  اجتهادات  الذي يضبط جميع  الإطار  المقاصد 

والمدارس الفقهية في العالم الإسلامي.

ية أو اجتهاد فقهي محدود، بل هي مرجعية تأصيلية تُوجّه  إن مقاصد الشريعة ليست مجرد مدرسة فكر
المذاهب الفقهية في استنباط الأحكام من النصوص الشرعية بما يتناسب مع السياقات المتغيرة. فهي 
تُعنى بفهم الغايات الكلية للإسلام والشريعة، وليس بالتقيّد بالقواعد الفقهية التفصيلية التي قد تختلف 

يخية والاجتماعية. بحسب الظروف التار

تسهم مقاصد الشريعة في صياغة المبادئ السبعة التي تشكل أساس المنظومة الإيكولوجية لصنع السلام، 
حيث تُمنح هذه المبادئ بُعدًا عمليًا يربطها بالمفاهيم الكبرى مثل العدل، الإحسان، الشورى، والرحمة. 
وكما أوضح مؤتمر إسطنبول )أكاديمية فولك برنادوت ومركز دراسات الصراع والعمل الإنساني، 2022(، فإن 
مقاصد الشريعة هي القاسم المشترك الذي يجمع بين المبادئ السبعة، كما أنها توجه الاجتهادات الشرعية 
في العالم الإسلامي، وتُعد بمثابة البوصلة التأصيلية التي تربط بين النصوص الشرعية والمعايير الإنسانية 
يات، وإقامة نظام سياسي قائم على  الكونية، مثل تخفيف المعاناة، تحقيق التنمية البشرية، احترام الحر

الشورى وسيادة القانون.

علاوة على ذلك، تعنى فهي تهتم بتوجيه تطبيق علم أصول الفقه في الاستنباط والاجتهاد، بما يضمن صيانة 
المؤقتة.  الظروف  أو  الآنية  المصالح  تأثير  تحت  يفها  تحر ومنع  النبوية،  والسنة  للقرآن  العليا  المقاصد 
والأهم أن مقاصد الشريعة توفر لممارسي الصلح ومنظومات حل النزاعات نهجًا شرعيًا قوامه الحقوق 

الشرعية، ينسجم مع أفضل الممارسات المعاصرة في مجال بناء السلام.

ا للشريعة الإسلامية )مقاصد الشريعة( ي عل 1.4  المقاصد ال

	ຄ)ية القانونية الإسلامية )أصول الفقه النظر 	
	ຄ مقاصد الشريعة الستة 	
	ຄمقاصد الشريعة والإعلان العالمي لحقوق الإنسان 	

الإسلام  لمجموعة معينة من قواعد  تطبيق محدد  التركيز على  بدلًًا من  المقاصد  التركيز على  من خلال 
المحددة والمقررة، فإن مقاصد الشريعة تمكن من التفكير بشكل صحيح في الضرورات الجديدة والتحديات 
السياقية للتجربة الإنسانية. ثمّة تبعية واضحة تُخضع الفقه لمقاصد الشريعة، حيث يجب على القانون 
تحقيق القصد منه. إن مقاصد الشريعة ستكون لممارسي حل النزاعات الدولية، حيث تقدم محتوى إضافيًا 
للمبادئ السبعة الأولى التي أوضحناها أعلاه، فضلًًا عن أنها توفر الأساس لمقاربة قائمة على الحقوق لصنع 

السلام الإسلامي.

الإســـام وإطـــار صنـــع الســـام القائـــم عـــى 04
الشريعـــة مقاصـــد  الحقـــوق: 



33

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة 04الإسلام وإطار صنع السلام ال

ية القانونية الإسلامية )أصول الفقه( النظر
ينبغي عدم خلط مقاصد الشريعة بعلم أصول الفقه؛ فأصول الفقه هو العلم الذي يبحث في الأدلة الشرعية 
الكلية ومناهج الاستدلال بها، والقواعد التي تستنبط منها الأحكام الشرعية التفصيلية. ولا يمكن من دونها 
أن يكون هناك فهم عميق أو تطوير موجّه جيدًا لمجال القانون. يتضمن الفقه الدراسة البشرية للأحكام 
الأدلة  من  المستنبطة  والممارسات،  والمحرمات  بالواجبات  المتعلقة  التفسير  قواعد  وصياغة  الشرعية 
ة للتفاعل بين  ة أساسيَّ الشرعية من خلال التفكير الفقهي أو الاجتهاد. )رمضان 2009 ،360( يوفر قواعدًا فقهيَّ
سقة لتفسير المصادر الإسلامية التي تنظم ممارسة الاجتهاد التي يلجأ  العقل والوحي، ويولد منهجيات متَّ

.)DIN 2021(  )إليها الفقيه أو المجتهد أو المذاهب )المدارس الفقهية

إن علمي أصول الفقه ومقاصد الشريعة يتمتعان بأهمية بالغة، حيث يشكلان أساسًا حيويًا لتطوير الشريعة 
الإسلامية، يركز علم أصول الفقه على دراسة مصادر الأدلة الشرعية ومراتبها وطرق استنباط الأحكام منها، 
بينما يُعنى علم مقاصد الشريعة بضمان تحقيق الغايات الكلية للشريعة وعدم إهمالها أثناء عملية الاجتهاد، 
يم والسنة النبوية، فإنها تسهم بدور رئيسي في تطوير  وبما أن مقاصد الشريعة تنبثق من نصوص القرآن الكر

الشريعة الإسلامية، خاصة في مواجهة التحديات والظروف المعاصرة.

وذلك لأن مقاصد الشريعة تسهم في تحديد الأهداف الكلية للإسلام ومواءمتها مع طبيعة أي مجتمع 
التي  )الفقه(،  المحلية  الشريعة  لقواعد  )اجتهادات(  بتطبيقات بشرية محددة  الاكتفاء  بدلًا من  معين، 
نشأت وتطورت ضمن تقاليد وثقافات معينة، والتي قد تتغير مع الزمن وفقاً لمتطلبات جديدة. كما يقول 

الإمام ابن القيم، أحد أبرز الفقهاء المسلمين: الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان والعوائد والأحوال.

تؤدي مقاصد الشريعة والفقه أدوارًا مختلفة لكنها مترابطة، مما يخلق تسلسلًا هرميًا وفرعيًا في المنظومة 
الفقهية، ويظهر أهمية التكامل بينهما، وبناءً على ذلك، يمكن لمقاصد الشريعة أن تعمل كبوصلة توجيهية 

لحكم الدولة الإسلامية وتطوير ترتيبات الحكم الانتقالي والنهائي، خاصةً في أوقات الأزمات والصراعات.

دنا مقاصد الشريعة بإرشادات شاملة يمكن من خلالها الحكم على عمليات ←	 يقة، تزوِّ بهذه الطر 	
اتفاقيات السلام ومخرجاتها، من دون العودة إلى مدارس فقهية اختزالية لا ضرورة لها.

مقاصد الشريعة الستة
مختلف  من  الإسلاميون  والمفكرون  الفقه  علماء  اتفق  فقد  الشريعة،  مقاصد  بمحتوى  يتعلق  فيما 
وضمان  المجتمعية  الحياة  تنظيم  إلى  تهدف  رئيسية،  مقاصد  ستة  أو  خمسة  تحديد  على  المذاهب 
الانسجام والتوازن، بما يتماشى مع المفهوم الفلسفي الإسلامي الشامل لوحدانية الله )التوحيد(، وتحقيق 
قيم الرحمة والعدل. تشكل هذه المقاصد مجتمعةً نوعًا من العقد الاجتماعي الإسلامي أو مجموعة من 

ية التي ينبغي أن تلتزم بها جميع المجتمعات المسلمة. المبادئ فوق الدستور



34

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة الإسلام وإطار صنع السلام ال 04

ية تتمثل في الوحدة/التكامل، الرحمة، والعدل. وقد ظهرت عبر الزمن  تنبثق هذه المقاصد عن ثلاثية محور
ية(، حفظ العقل،  كعوامل أساسية يجب صونها لضمان استقرار المجتمعات، وهي: حفظ النسل )الذر
حفظ النفس )الحياة(، حفظ الدين، وحفظ المال )الممتلكات(. وأشار بعض العلماء إلى إضافة مقصد 

سادس يتمثل في حفظ الكرامة الإنسانية، باعتبارها محورًا جامعًا لمقاصد الشريعة كافة.

قسّم العلماء التقليديون هذه المقاصد إلى ثلاث فئات هرمية، تتدرج في أهميتها وفقًا لما يلي، مع ارتباطها 
بحماية كرامة الإنسان:

	ຄ الضروريات، وهي تلك المتعلقة بالحفاظ على الإيمان والحياة والعقل والمال والنسل والشرف. هذه هي
يات الأساسية لبقاء الأفراد، بما في ذلك الغذاء والدواء والمأوى والملبس. يات الحياة والضرور ضرور

	ຄ لتحقيق الدعم الأساسي وتوفره  تكمل  التي  المهمة  الراحة والاحتياجات  الحاجيات، هذه هي وسائل 
الضروريات وصيانتها. وتشمل الأمثلة المستشفيات والمدارس الطبية والخدمات البريدية وأنظمة النقل 

ية. وأدوات الاتصال والأنظمة الاقتصادية والإدار
	ຄ التحسينيات، وهي تلك المتعلقة بتوفير الأشياء التي تجمّل الحياة، مثل الفن والعمارة والسيارات الفاخرة

والديكور الداخلي والثقافة؛ فهذه الكماليات والرغبات والزخارف، هي التي تجعل الحياة أكثر راحة وتسمح 
ياته. كما تعتبر أهدافًا مهمة )مقاصد( لأن توفير السلع أو تصنيعها  للمجتمع بتأمين حاجياته وضرور

والخدمات الفاخرة غالبًا ما توفر فرص عمل كبرى لمن هم أقل حظًا.

وقد أضاف علماء الشريعة والمدارس اللاحقة عمقًا سياقيًا لهذه الفئات. على سبيل المثال، صنف محمد 
طاهر بن عاشور الغايات المتعلقة بالجماعة على أنها أعلى أولوية من الغايات المتعلقة بالأفراد، وبذلك 
ين. وقد  ين، لكن ليس على حساب حقوق الآخر ضمان تحقيق حقوق الأفراد في ما يتعلق بحقوق الآخر
جرى تصور هذه الحماية في الأصل وتوضيحها كاستجابات دفاعية لأي شيء يهددها أو يمكن أن يعرّضها 
للخطر. وقد استخدمها العلماء المعاصرون بديناميكية أكبر لإدارة المتطلبات المتزايدة التعقيد للتماسك 
الاجتماعي والرحمة والعدالة لإنشاء الإطار التالي للحقوق المتبادلة، حيث يُنظر إلى الأمور الستة الواجب 

يات الأساسية )ينظر: الشكل 1(. يبًا لحقوق الإنسان والحر حفظها على أنها مماثلة تقر



35

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة 04الإسلام وإطار صنع السلام ال

الشكل 1 من الأمور الواجب حفظها إلى الحقوق

من الأمور الواجب حفظها إلى الحقوق

	ຄ) من حفظ النسل تنشأ حقوق الأسرة )الطاهر بن عاشور

	ຄمن حفظ العقل ينشأ حق المعرفة والوصول إلى المعلومات

	ຄ)من حفظ العرض تنشأ كرامة الإنسان وحقوقه )يوسف القرضاوي

	ຄمن حفظ النفس ينشأ حق الحرية والاختيار للإنسان

	ຄ) من حفظ الدين ينشأ حق حرية الاعتقاد )الطاهر بن عاشور

	ຄ من حفظ الثروة ينشأ حق متابعة التنمية البشرية بما في ذلك الوصول إلى التعليم

يع العادل للثروة والخدمات والتوظيف، والتوز 	

The World For All Foundation :المصدر

بناء عليه، فإن هذه الأمور الواجب حفظها تتوافق مع المقاربة القائمة على الحقوق في التعامل مع الحياة 
الفردية والحياة الجماعية، حيث يجب الحكم على جميع الاتفاقيات والقوانين من حيث مدى توفيرها هذه 

الأمور الأساسية الواجب حفظها.

زعم بعض العلماء أن ثمّة روابط مباشرة بين الأمور الأساسية الواجب حفظها التي توفرها مقاصد الشريعة 
والمفاهيم الحديثة لحقوق الإنسان، في حين استخدم آخرون مقاصد الشريعة للدفاع عن فكرة إسلامية 

ية. للديمقراطية، أو عن المساواة الجندر

رغم أن ثمّة مَن يعتبر هذه الاستخدامات لمقاصد الشريعة مثيرة للجدل، لكنها قد تساعد ←	
ممارسي حل النزاعات الدولية في مواجهة الحجج القائلة بأن حقوق الإنسان والديمقراطية 

مفاهيم غربية أو غير إسلامية في الأساس.

ن الباحث الإسلامي رشيد رضا أهدافًا تتعلق بالإصلاح السياسي وحقوق المرأة في  وعلى نحو مماثل، ضمَّ
ز بذلك الاستجابة لتحديات المعاملات )الشؤون الاجتماعية، أي  تفسيره لتداعيات مقاصد الشريعة، فحفَّ
ية. وأضاف محمد  ن محمد الغزالي العدالة والحر تلك التي لا تتعلق بالطقوس والعبادات(. وكذلك ضمَّ
ية لمقاصد الشريعة لأن الأول رأى أنها حاسمة للعدالة،  خاتمي الديمقراطية على أنها من التداعيات الضرور

ية، التي هي مناهضة للإسلام. في حين رأى الثاني أنها نقيض للدكتاتور



36

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة الإسلام وإطار صنع السلام ال 04

ية  ووفق هذه التفسيرات اللاحقة، فإن الجماعة في ظل مقاصد الشريعة تأتي قبل الفرد؛ والعدالة والحر
الشعبية؛  الإرادة  القائم على  الحكم  والمشاركة تشكل جوهر  لعملها؛ والاختيار والإدماج  أمران حاسمان 
ية  ضرور والكرامة  الإنسان  حقوق  أن  حين  في  بالمعاملات؛  الصلة  وثيق  والجنساني  السياسي  والإصلاح 

لتحسين الحالة الإنسانية.

إن التحرك نحو تفسير ديناميكي لمقاصد الشريعة - بعيدًا من اللغة القائمة على حفظ ←	 	
الذات لتشمل لغة أكثر استنادًا إلى الحقوق - له أهمية واضحة بالنسبة إلى ممارس حل 

النزاعات الدولية.

إن المقاصد الستة المذكورة أعلاه تبين بوضوح نقاط التقاء واضحة مع صكوك حقوق الإنسان والقواعد 
ية الدولية التي وضعها المجتمع الدولي من خلال الأمم المتحدة، مثل الإعلان العالمي لحقوق  المعيار
بي لحقوق الإنسان.  َ عن هذه المقاصد أيضًا في الميثاق العر الإنسان وأهداف التنمية المستدامة. وقد عُبِّرِّ

وهي كلها تهتم بشكل أساسي بصون الكرامة الإنسانية ومعايير حقوق الإنسان والتنمية البشرية. 

على هذا النحو، فإن مقاصد الشريعة تتسم بأهمية حقيقية لممارسي حل النزاعات ←	 	
الدولية لأنها توفر مصفوفة مقبولة يمكن من خلالها قياس الحوار والتفاوض ونتائجه – لا 

سيما أولئك الذين يحاولون التفاوض على ترتيبات الحكم الانتقالية و/أو النهائية في ما 
يتعلق بالمجتمعات ذات الأغلبية المسلمة؛ ذلك لأنها توفر قائمة مرجعية عملية يمكن 
من خلالها الحكم على هياكل الحكم أو تقديم الخدمات أو التدابير الأخرى التي يجب أن 

يحترمها كل من المجتمع وقادته.

تعتبر مقاصد الشريعة أيضًا بالغة الأهمية بالنسبة إلى الأنماط الإسلامية المعاصرة لصنع ←	 	
السلام في ما يتعلق بالعالم الحديث، حيث تحدد بشكل ملموس أهداف الحياة البشرية 
التي يجب تحقيقها في المجتمعات. ويوفر هذا العمل الجماعي مجموعة من الأهداف 

المتسقة مع التحديات التي يواجهها العالم اليوم، إضافة إلى كونه جسًرا يربط بين النماذج 
المعاصرة والمقاصد الأساسية للإسلام.



37

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة 04الإسلام وإطار صنع السلام ال

مقاصد الشريعة والإعلان العالمي لحقوق الإنسان
يم، أو في  إن العديد من الحقوق المنصوص عليها في المعايير الدولية لا تجد تعبيًرا صريحًا لها في القرآن الكر
تعاليم مدارس الفكر الفقهي، أو حتى في مقاصد الشريعة. ومع ذلك، فإن هذه النصوص لا تنفي إمكانية 

ية الدولية. التوفيق بين المبادئ الإسلامية والقواعد المعيار

تشير ورقة بحثية بعنوان "الإعلان العالمي لحقوق الإنسان المفسر كتابيًا" )من منظور إسلامي(، إلى أن 
الدراسة لا تدّعي أنها "تقييم نهائي" لكيفية توافق النصوص الإسلامية أو عدم توافقها مع الالتزامات الواردة 
في الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، لكنها تسلط الضوء على الكيفية التي تؤيد بها مقاصد الشريعة بعض 

الأحكام الواردة في الإعلان.

بحسب هذه الدراسة، فإن القرآن الكريم والسنة النبوية ينظران إلى البشر جميعًا على أنهم 
متساوون في القيمة، ومتمتعون بحقوق وحريات غير قابلة للتصرف، فقط لأنهم بشر. وبالتالي، 
فإن هذه الحقوق تعد جزءًا لا يتجزأ من الرؤية الإسلامية للعالم، ويجب على جميع المسلمين 

والحكومات والمؤسسات المجتمعية الالتزام بها ورعايتها. 

وعلى الرغم من أن تأطير الإعلان العالمي لحقوق الإنسان وتوضيح مبادئه قد يكون حديثًا، فإن 
يبة  المفاهيم والقيم التي يسعى إلى ترسيخها - مثل العدالة والمساواة وحرية الإنسان - ليست غر

عن الإسلام أو عن الشرائع الإلهية الأخرى10.

تمثل مقاصد الشريعة أداة مفيدة لممارسي حل النزاعات الدولية؛ فهي لا تكتفي بتوضيح ←	 	
ية الدولية وهدفها في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة الخارجة  أهمية القواعد المعيار

من النزاعات، بل تعمل على تفسير هذه القواعد في سياق شرعي يُيسّّر قبولها وتطبيقها. 
كما تساعد في دحض الثنائيات الزائفة التي يُقال غالبًا إنها تفصل بين الإسلام والغرب فيما 

يتعلق باحترام حقوق الإنسان.

ا. معهد الدعوة في نيجيري 	10



38

2.4  مفاهيم أخرى داعمة

	ຄالإباحة/الجواز
	ຄالتوازن
	ຄ مبادئ أخرى مفيدة

القائمة على الحقوق افتراضاتٌ ومبادئٌ قانونية أخرى داخل الإسلام، مثل مفاهيم  المقاربة  ز هذه  تعزِّ
الجواز والتوازن المشار إليهما أعلاه.

احة/الجواز الإب
يؤكد مبدأ الإباحة الشرعي في الإسلام أن الأصل في الأشياء الإباحة، ما لم يرد دليل شرعي يحظرها أو يحرمها 
صراحة. يستند هذا المبدأ إلى القاعدة الفقهية الشهيرة: "الأصل في الأشياء الإباحة حتى يدل الدليل على 
يم". وبناءً على ذلك، فإن الافتراض الأساسي لهذا المبدأ هو أن الناس سيتصرفون وفق الفطرة التي  التحر
هي خير بطبيعتها، ومن ثم يسعون إلى تحقيق مقاصد مباحة ما لم يثبت العكس. ويشبه هذا المبدأ إلى 
ية الدولية تجاه تقييد الحقوق المشروطة؛ حيث يُلقى على  حد كبير المقاربة التي تتبناها الصكوك المعيار
عاتق السلطات العامة عبء تبرير التدخل في السلوك البشري وفق القانون، وليس على الأفراد تبرير أفعالهم 

ما دامت في إطار المباح.

يات ←	 يز الحر يًا لصانع السلام عند التعامل مع القضايا المرتبطة بتعز يعد هذا المبدأ ضرور 	
الأساسية أو التفاوض بشأن ترتيبات الحكم الانتقالي أو النهائي التي تسعى إلى حماية تلك 

يات. ذلك لأن مبدأ الإباحة يمنع الردود الرافضة بشكل قاطع على المقترحات، ويتيح  الحر
يجيًا وفق السياقات  مرونة التعامل مع الخيارات التي لا تخالف الشريعة، أو تكييفها تدر

المحلية والمصالح المشروعة.

توازن ال
يم. كلاهما  كما أشرنا سابقًا، فإن مبدأ التوازن حاضر في الممارسات الإسلامية المبكرة ومؤكد في القرآن الكر
يقول  السياق،  هذا  وفي  الاجتماعية.  بالحياة  تُعنى  التي  الحقوق  تنظيم  عند  ضروري  التوازن  بأن  يصّرح 

يليوغلو )2019(: دير

"يمثل الإسلام التوازن والطريق الوسطي في جميع جوانب الحياة. على سبيل المثال، فهو ليس 
روحانيًا ولا ماديًا؛ واقعيًا ولا مثاليًا؛ رأسماليًا ولا اشتراكيًا؛ فرديًا ولا دولانيًا؛ مطلقًا ولا فوضويًا؛ 

دنيويًا ولا لذويًا، ولا غير دنيوي بحت أو رهبانيًا".

يرتبط مبدأ التوازن ارتباطًا وثيقًا بفكرة الوسطية التي ذُكرت سابقًا، وكلاهما يُعزز مفهوم المصلحة العامة، 
حيث تخضع الحقوق الفردية لمقتضيات الصالح العام.

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة الإسلام وإطار صنع السلام ال 04



39

يق ←	 يكتسب مبدأ التوازن أهمية خاصة عند التفاوض أو تبرير تسويات صعبة أو اختيار طر 	
وسطي قد يكون مطلوبًا بشأن بعض القضايا الاجتماعية المتنازع عليها. يُعد هذا المبدأ 

حلًا مثاليًا لمواجهة المواقف المتطرفة، سواء أكانت نابعة من شعور بالصلاح والغضب، 
أو بسبب استخدامها كتكتيك تفاوضي أو موقف للمماطلة أو رفض القرار.

ادئ أخرى مفيدة مب
المبادئَ  الدولية  النزاعات  التي قد تمثل فائدة محتملة لممارس حل  القانونية الأخرى  المبادئ  تتضمن 

الخمسة العالمية التالية للفقه الإسلامي المستمدة من نصوص القرآن والحديث:

	ຄ:)يتم الحكم على الأمور وفق الأغراض التي تحققها )الأمور بمقاصدها
	ຄ.يجب إزالة الضرر
	ຄ.اليقين لا يزول بالشك
	ຄ.المشقة تجلب التيسير
	ຄ.مة العادات المُحكَّ

تؤكد هذه المبادئ الحاجة إلى:

	ຄ.وضع الغايات نصب أعيننا في جميع الأمور، حين اتخاذ القرار
	ຄأخذ اليقين ووزن الأدلة على محمل الجد، وبذلك ترسيخ فكرة أن المرء يتصرف بناءً على 

ما هو مؤكد، وما هو متفق عليه، وما هو مؤيد بالبرهان.
	ຄ.استشارة من يعرف أفضل
	ຄ.تجنب الخرافات والحجج التي لا صحة لها ولا أساس
	ຄ كن دائمًا مفيدًا، وابحث عن طرائق فعالة لإزالة جميع أشكال الأذى والمعاناة من المجتمع، وبالتالي إرساء

ضرورة منع الأذى في المقام الأول، وإن أدى ذلك إلى تأجيل فعل الخير؛ على سبيل المثال، قد يكون وقف 
القتال )الهدنة( في بعض الأحيان أفضل من العدالة الكاملة.

	ຄ أظهر التعاطف وقدم التنازلات، لا سيما لأولئك الذين يعانون صعوبات؛ لأن الصعوبة غالبًا ما تكون نذيرًا
يادة الحيز. للحل إذا كان ثمّة تخفيف للضغط بحيث يمكن ز

	ຄ احترام العادات المختلفة والجيدة للناس وطرائقهم لتحقيق الصالح العام، وبالتالي السماح بإمكانية إخضاع
جوانب القانون للتقاليد العرفية للناس. 

	ຄ

قائم على الحقوق: مقاصد الشريعة 04الإسلام وإطار صنع السلام ال



40

05

يتناول هذا الفصل قضية المرأة والسلام والأمن، ومسألة إدماج المرأة في الحياة العامة في البلدان ذات 
الأغلبية المسلمة، استنادًا إلى المبادئ السبعة، والإطار القائم على الحقوق لمقاصد الشريعة، والأحكام 

الشاملة لميـثاق المدينة، والتجارب المبكرة للنبي محمد صلى الله عليه وسلم وصحابته.

النقطة الأولى التي يجب ملاحظتها هي أنه على الرغم من التقدم المحرز في دعم إدماج المرأة في عمليات صنع 
السلام في بعض السياقات الإقليمية، فإن التحديات والتفاوتات لا تزال قائمة. تواجه المرأة عقبات بنيوية 

وثقافية ولوجستية تحول دون مشاركتها الفعالة في عمليات السلام.

يهدف هذا الفصل إلى تزويد ممارسي الصلح الدوليين بفهم أكثر عمقًا لدور المرأة وحقوقها في المجتمعات 
ذات الأغلبية المسلمة. كما يناقش تمكين المرأة بشكل أكبر، وهو أمر بالغ الأهمية لبناء عمليات سلام 
تحويلية ومستدامة. يُبرز هذا الفصل وجهات نظر المرأة وتجاربها المتنوعة، بما في ذلك تأثيرات التقاطع 
بين الثقافة والدين على واقعها المعيشي. ويستعرض الاستراتيجيات التي يمكن لممارسي الصلح استخدامها 

لتجاوز المواقف الأبوية القائمة على الثقافة من خلال الاستعانة بمبادئ الشريعة ومقاصدها.

مع ذلك، يُقرّ الدليل منذ البداية أن هناك إشارات إلى المرأة في بعض النصوص القرآنية - مثل قوله تعالى: 
سَاءِ..." )النساء: 34( - التي أثارت أسئلة وانتقادات متكررة. لكن، عندما تُفحص هذه  امُونَ عَلََى النِّ جَالُ قَوَّ "الرِّ
الآيات في السياق الأوسع للنصوص الأصلية، إلى جانب سلوك النبي )صلى الله عليه وسلم( وصحابته وأفعالهم وأقوالهم، يظهر 

تفسير أكثر ثراءً للنصوص الإسلامية يدعم دورًا أكثر شمولًًا وفاعلية للمرأة في المجتمع الإسلامي.

إن محتوى المبادئ السبعة ومقاصد الشريعة الستة، إلى جانب أحكام ميثاق المدينة وسيرة النبي، تُقدم 
تفسيًرا إيجابيًا يُعزز حقوق المرأة. تُوفر هذه المبادئ أساسًا قويًا لدور المرأة في المجتمع وصنع السلام، 
والمسؤولية  العدل  يز  وتعز الاجتماعي،  النوع  عن  النظر  بغض  البشر،  بين  الأساسية  المساواة  مؤكدين 
المساواة  لتحقيق  السعي  مع  بطبيعته  الإسلامي  الإطار  هذا  يتماشى  والنساء.  الرجال  بين  المتبادلة 

يم في قوله تعالى: ية، كما أكد القرآن الكر الجندر

هِ  ا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثََى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا، إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّ اسُ إِنَّ هَا النَّ "يَا أَيُّ
أَتْقَاكُمْ" )الحجرات: 13(.

تعبر هذه الآية صراحة عن المساواة الأخلاقية والروحية بين الرجل والمرأة، مع كون المتغير الوحيد المحدد هو 
التقوى والصلاح )عبادي 2022، 23(. ولذلك، تُعد هذه الآية أساسًا للاعتراف بالمرأة كفاعل كامل في المجتمع 
ومواطنة لها حقوقها وواجباتها، وتوفر إطارًا شرعيًا يدعم حقوق المرأة من منظور ديني، يُكمل الأطر المعاصرة 
يز وحماية حقوق المرأة الأساسية، بما في ذلك حقها في  لحقوق المرأة. يمكن الاستفادة من هذا الإطار في تعز

التعليم، حقها في العمل، حقها في الحياة، حقها في الصحة، حقها في الميراث، وحقها في الحفاظ على ممتلكاتها.

يؤدي التركيز على قيم الكرامة الإنسانية، العدالة الاجتماعية، والتضامن المجتمعي دورًا ←	 	
يًا في تطبيق مبادئ العدالة والإدماج والمساواة. كما يمكن توظيف هذه القيم في  محور
يز  عمليات بناء السلام كجزء من دعوة أشمل لتحقيق التناغم والتماسك الاجتماعي وتعز

ية. المساواة الجندر

 حقوق المرأة في أماكن الصراع ذات05
الأغلبية المسلمة

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



41

05

من الجدير بالذكر أن الافتراض القانوني بالإباحة الأصلية )الاستحسان( يلعب دورًا بالغ الأهمية في ضمان أن 
يات، سواء للرجال أو النساء، لا بد أن تُبرر بأدلة شرعية واضحة. يقع عبء  أي حدود أو قيود تُفرض على الحر
يات. وكما يُحرّم استحلال ما هو محرم  الإثبات في هذه الحالات على من يحاول تقييد هذه الحقوق أو الحر

يم ما هو مباح أو منعه دون دليل شرعي ظاهر. شرعًا، يُحرّم كذلك تحر

ة  تفسيرات البشري نوع الاجتماعي، والمعايير، وال اميكيات ال ن 1.5  دي
هية لنصوص الإل ل

مثل كل المجتمعات، الماضية والحاضرة، تواجه المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة تحديات كبيرة في ما 
ية، وحقوق المرأة، وأدوارها الاجتماعية والسياسية في الحياة العامة. ومع  يتعلق باحترام المساواة الجندر
يخية واضحة في الإسلام تدعم مبادئ العدل والمساواة، وتتحدى الممارسات  ذلك، فإن هناك شواهد تار
الاجتماعية والثقافية التي تنطوي على التمييز ضد المرأة. لذلك، من المهم أن يتمكن ممارس الصلح الدولي 
ية وبين الممارسات الثقافية الموروثة التي تعكس  من التمييز بين المثل الإسلامية الأساسية للمساواة الجندر

يخية محددة. ية وتطورت في سياقات تار هيمنة ذكور

إن العلاقة بين الدين والمعايير الاجتماعية التقييدية أو القمعية معقدة، تمامًا كما هي الحال بين الدين 
والثقافة. فتجربة النصوص الشرعية وتفسيرها تتأثر بالسياقات الثقافية المحيطة. إن ديناميكيات النوع 
الاجتماعي داخل المجتمعات الإسلامية ليست أحادية، بل هي متشابكة ومتنوعة، وتعتمد على عوامل 
المبادئ  تختلط  ما  وغالبًا  السياسية.  والظروف  الثقافية،  والأعراف  الدينية،  المعتقدات  متعددة تشمل 
الشرعية مع العادات الثقافية أو الاجتماعية، مما يؤدي إلى منح العادات العرفية شرعية أقوى من النصوص 

الشرعية نفسها، خاصة في ما يتعلق بالحكم اليومي.

يز المساواة ←	 بناءً على ذلك، قد يتطلب الأمر من ممارسي الصلح الدوليين الساعين إلى تعز 	
ية أن يعملوا على تفكيك العلاقة بين المبادئ الكلية للشريعة الإسلامية والعادات  الجندر
والتقاليد الاجتماعية الموروثة. يهدف هذا التفكيك إلى إعادة فتح قنوات الحوار وتطوير 
فهم جديد لدور المرأة في المجتمع، استنادًا إلى القيم الإسلامية الأصيلة التي تؤكد على 

العدل والكرامة والمساواة، بعيدًا عن المؤثرات الثقافية التي قد تحد من حقوقها.

إن تمييز ممارس الصلح الدولي بين الممارسات الثقافية والعادات الاجتماعية من جهة، والمبادئ الشرعية 
الإسلامية من جهة أخرى، يمكن أن يتيح مسارات أكثر توافقًا مع القيم الدينية، مما يُسهم في تمكين المرأة 
وجعلها في طليعة جهود صنع السلام في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة. إن فهم ديناميكيات النوع 
يز السلام المستدام.  الاجتماعي وتأثيرها في النزاعات يُعد أمرًا بالغ الأهمية لتطوير استراتيجيات فعالة لتعز
م الأدوار التقييدية وديناميكيات القوة غير المتكافئة خلال النزاعات، مما يؤدي إلى تفاقم  فغالبًا ما تُضخَّ

التهميش والضعف الذي تعاني منه النساء والفتيات.

تشير بحوث مشروع المعايير الدولية إلى أن مفاهيم المساواة والتمكين تكون أكثر استدامة عندما تكون 
نابعة من داخل المجتمع نفسه ومتوافقة مع معتقداته وقيمه، إن التعامل مع قضايا النوع الاجتماعي 
ية مصادر الشرعية والقيم التي يمكن أن تُسهّل إعادة  من خلال عدسة علمانية بحتة قد يُفقد الأطر الجندر

ية الضارة. التفاوض بشأن المعايير الجندر

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



42

05

يز حقوق المرأة، بما  على سبيل المثال، في العديد من البلدان الإسلامية، كانت الأطر الشرعية أساسية في تعز
 )Brooks 2020; Hursh 2012( في ذلك توسيع نطاق قوانين الأحوال الشخصية. وقد حدث ذلك في المغرب
يًا في تمكين المرأة. وعلى العكس، فإن ربط  ومصر )Mhajne 2022(، حيث لعبت هذه القوانين دورًا محور
حقوق المرأة بمفاهيم العلمانية فقط قد يؤدي إلى مقاومة من قبل العناصر الاجتماعية المحافظة، مما 

يعوق التقدم نحو تحقيق المساواة.

يز  في الواقع، تدافع العديد من النساء في المجتمعات الإسلامية عن دمج الأطر الشرعية والحقوقية لتعز
حقوقهن. وتُظهر تجاربهن أن المبادئ السبعة ومقاصد الشريعة، إلى جانب الممارسات الشرعية الأخرى 
الحقوق الأساسية وحمايتها،  يز  لتعز فعّالة  كأدوات  الدليل، يمكن أن تُستخدم  المنصوص عليها في هذا 
تشمل هذه الحقوق: حق المرأة في التعليم، حقها في العمل، حقها في الحياة، حقها في الصحة، وحقها في 

الميراث وحفظ الممتلكات.

إن أمثلة التزام النبي بدعم المرأة وتمكينها، وتشجيعه مشاركة المرأة في الحياة العامة ←	 	
وعمليات صنع القرار، والتحدث ضد الممارسات الضارة، مثل قتل الإناث، في القرآن 

يخ الإسلامي، يمكن أن تفتح المجال لمشاركة المرأة وتوسع أدوار  يم وعلى مدار التار الكر
الرجال والنساء ومجالاتهم. وهذا يشمل، على سبيل المثال، إدراكًا حديثًا لأدوار الرجال 

والنساء في الحياة العامة والخاصة بدءًا من الأعمال المنزلية إلى المشاركة السياسية.

عامة وصنع السلام اة ال مرأة في الحي اريخية لمشاركة ال ة ت ل أمث
يخية أو  ينبغي لممارس الصلح الدولي أن يُبرز الأمثلة الإيجابية العديدة لأدوار المرأة المسلمة، سواء التار
المعاصرة، في الأطر الإسلامية للحياة العامة وصنع السلام. لقد كان لكل من النساء والرجال دور في البيعة، 
التي تمثل تعهد الولاء للنبي صلى الله عليه وسلم كزعيم سياسي وروحي. وتشير سورة الممتحنة، الآية 12، إلى طلب الله من 
النبي قبول بيعة النساء، مما يُظهر أن صوت المرأة كان ذا أهمية، وأنها كانت نشطة في الحياة العامة خلال 

العهد النبوي.

هذا يدل على أن مبادئ الشريعة ومقاصدها التي تدعو إلى إدماج المرأة في الإسلام، لا تُدعم فقط بذكر 
النساء في النصوص الشرعية والأحاديث النبوية، بل أيضًا بطبيعة الأدوار البارزة التي مارستها النساء. على 
الدعوة،  للنبي في  التي كانت سندًا  النصوص الشرعية نساء مثل خديجة بنت خويلد،  المثال، تبرز  سبيل 
يًا في نقل العلم النبوي، ونسيبة بنت كعب، التي شاركت في  وعائشة بنت أبي بكر، التي لعبت دورًا محور

المعارك دفاعًا عن الإسلام.

إن هذه الأمثلة تدل على أن الإسلام المبكر قد منح المرأة أدوارًا بارزة في الحياة العامة، وأن هذه الأدوار لم 
تكن استثناء، بل جزءًا من منظومة شاملة تهدف إلى تحقيق العدل والمساواة بين الجنسين. ويمكن رؤية 

يد من التفاصيل عن أدوار النساء المختلفة في الإسلام المبكر في جدول رقم 2. المز

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



43

05

جدول 2: أدوار المرأة في الإسلام المبكر

في موضع آخر، يُقدم التصوير القرآني لملكة سبأ نموذجًا قويًا لمجتمع مزدهر في ظل قيادة امرأة، حتى من 
ر ملكة سبأ كزعيمة حكيمة وقوية قادت قومها إلى الرخاء، وأبعدتهم عن الأذى، ويبرز هذا  منظور ديني. تُصوَّ
المثال أن الإسلام يعترف بقدرة المرأة على القيادة في المجال العام، ويدعو إلى استثمار هذه القدرات لتحقيق 

الصالح العام.

تجدر الإشارة إلى أن النساء في الإسلام المبكر قد بايعن النبي صلى الله عليه وسلم بشكل مستقل، عند قبولهن الإسلام، دون 
تدخل من الأزواج أو الآباء أو أي قريب ذكر آخر. ومن الأمثلة البارزة على ذلك، أن عبد الرحمن بن عوف، 
عندما كُلّف بالتشاور مع أفراد المجتمع في المدينة المنورة بشأن من ينبغي أن يخلف عمر بن الخطاب، 
بآراء جميع المواطنين، مما يُظهر اهتمام الإسلام  النساء والشباب والأطفال، حيث كان مهتمًا  استشار 

.)DIN 2023b, 150 :بمشاركة الجميع في صنع القرار )ابن تيمية، مقتبس في

مبكر مرأة في الإسلام ال أدوار ال

اقتصادي تعليمي عسكري ديني سياسي
خديجة الكبرى  أم سعد جميلة بنت أسعد

ية الأنصار

خولة بنت الأزور عائشة أم سلمة

	ຄ كانت الزوجة الأولى
للنبي محمد، 

ومبجلة كسيدة 
أعمال محترمة

	ຄ كانت أعمالها تتمتع
بسمعة طيبة 

وكانت أكبر من 
جميع أعمال قريش 

الأخرى

	ຄ امرأة قيل إنها
علمت الرجال الدين

	ຄ ،كانت معلمة 
فألقت دروسًا 

قرآنية على داود 
بن الحسين، أحد 

صحابة النبي

	ຄ صحابية كانت 
موقرة في عصرها 

وخارجه لشجاعتها 
العسكرية

	ຄ قادت في معركة
اليرموك مجموعة 

من النساء ضد 
القوات البيزنطية

	ຄ ،الزوجة الثالثة للنبي
والتي أُشيد بعلمها 

وقيادتها

	ຄ كانت معروفة 
بتوليها سلطة دينية، 

حتى إنها كانت 
تصحح أخطاء 

الصحابة بمن فيهم 
يرة أبو هر

	ຄ إحدى أمهات -
المؤمنين

	ຄ كان محمد 
يستشيرها في الأمور 
السياسية، لا سيما 

صلح الحديبية

مارست المرأة أدوارًا متقاطعة ومتعددة على مدار التاريخ الإسلامي، بما في ذلك الإسلام المبكر.

 فكما ذكرنا أعلاه، تولت العديد من النساء أدوارًا سلطوية في مجالات مختلفة كمرشدات سياسيات، وقائدات دينيات،

ية، ومعلمات، وما إلى ذلك... هذه مجرد أمثلة. وشخصيات عسكر

The World For All Foundation :المصدر

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



44

05

يز الإدماج الجندري، المساواة،  يمكن أن يُشكل هذا الإطار الإسلامي قاعدة بنّاءة لممارس الصلح الدولي لتعز
والتنوع في عمليات السلام. كما يوضح عبادي )2022، 16(: 

ية في الدول ذات الأغلبية المسلمة بعد الصراعات  تواجه دعاة حقوق المرأة والمساواة الجندر
عقبات، أبرزها المعايير الأبوية والثقافية، والاستغلال السياسي الداخلي والخارجي، والنظرة 

ية الدولية للمرأة في هذه المجتمعات. الجوهر

وكما لاحظ بعض الباحثين، فإن "الكتابات العلمية الإسلامية حول حقوق المرأة لا تزال نتاج تقاليد يهيمن 
عليها الذكور، وتعزز الفهم الأبوي لدور المرأة في المجتمع" )الحبري 2000(. على سبيل المثال، تعمل العديد 
من الدساتير والأنظمة القانونية في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة، سواء بوعي أو من دون وعي، على 
ا أو زوجة أو ضحية، مما يُقلص من قدرتها على  يز هذه المفاهيم الأبوية. وتُختزل أدوار المرأة في كونها أمًّ تعز

الاندماج الكامل في الحياة العامة.

إن الافتراضات التي تقوم عليها العديد من قوانين الأسرة - حيث يتم مساواة المرأة بالأطفال في هذه الأطر 
القانونية - تُعيد إنتاج وضع الأقلية للمرأة، وتفترض حاجتها إلى الحماية باعتبارها أضعف. إن اختزال المرأة 
يز المعايير الأبوية التي تُديم عدم المساواة  إلى سياقها الأسري فقط، من خلال اللغة والممارسة، يُسهم في تعز

ية، لا سيما في القضايا المتعلقة بالزواج، والطلاق، والحضانة، والميراث. الجندر

على الرغم من ذلك، فإن العديد من هذه الأفكار هي نتاج مؤسسات اجتماعية وسياسية ووجهات نظر ثقافية 
أكثر من كونها تعاليم قرآنية. لذلك، فإن خلط القانون الديني بالمعايير المستمدة من الثقافة يؤدّي دورًا كبيًرا 
في التصنيف الحالي لحقوق المرأة في إطار وضع حماية خاص، أو في إطار قانون الأسرة. ويمكن هذا أن يعيق 

ية، والمشاركة الكاملة للمرأة في الحياة السياسية والاجتماعية. النضال الأوسع من أجل المساواة الجندر

افٍ: نحو الإدماج المبدئي اء إجماع ك ن 2.5  ب
إن التعامل مع الإدماج من منظور إسلامي أمر ممكن، حيث أدوات عديدة في صندوق الأدوات الإسلامي 

لتسهيل الإدماج الاجتماعي الشامل والهادف.

بذلك، فإلى جانب حماية الحقوق الأساسية، يمكن أيضًا أن يستخدم ممارس حل النزاعات الدولي التقليدَ 
ية بديلة وأكثر صحة. كما ينبغي لنا أن ندرك أن النبي كان يجسد الرجولة  يز معايير وبنى جندر النبوي لتعز
يقة التي كان يؤدي بها بعض الأعمال المنزلية،  الإيجابية بالنسبة إلى العديد من النساء المسلمات بالطر

ويصلح ملابسه، وتصرفه مع النساء.

يز المساواة بين الجنسين من خلال تسليط ←	 يمكن استخدام أمثلة الرجولة النبوية لتعز 	
الضوء على النبي محمد. ويمكن أيضًا نشرها لتسليط الضوء على الأدوار المختلفة التي 

يخ. ويمكن أن يكون  أدّتها النساء المسلمات في المجالات السياسي والديني والعام عبر التار
هذا مفيدًا في توليد الدعم لإدماج النساء في إطار إسلامي.

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



45

05

يجب بناء أطر جديدة للتعامل مع التوترات المحيطة بالحاجة إلى حماية النساء )كضحايا للعنف( مع تأكيد 
حق المرأة في أن تُعامل كعاملة كاملة ومواطنة نشطة. ويوضح الشكل 3 إطارًا استراتيجيًا يمكن ممارس حل 

النزاعات الدولية استخدامه للدفاع عن الإدماج المبدئي.

Transformative Peace :المصدر

مجلس الشورى يربط 
العمليات الرسمية بغير 

الرسمية

الصلح

 إشراك علماء الدين
الذكور الذين يتمتعون 

بالشرعية الأخلاقية 
والروحية

 نشر الإطار الديني:
نة النبوية القرآن والسُّ

 المشاركة الفعالة للمرأة
في عمليات السلام

لا غموض - تحديد 
المصطلحات وفهم الوزن 

العاطفي

ن ذَكَرٍ ا خَلَقْنَاكُم مِّ اسُ إِنَّ هَا النَّ  ييَا أَيُّ
 وَأُنثََىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ
هِ  لِتَعَارَفُوا  ۚ إِنَّ َ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّ
هَ عَلِيمٌ خَبِيٌر    أَتْقَاكُمْ  ۚ إِنَّ اللَّ

)سورة الحجرات: 13(

 السعي إلى مقاربة
ية للإدماج مبدئ

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



46

قد يكون من الضروري أن يتم الانخراط الاستراتيجي من جانب ممارس حل النزاعات ←	 	
الدولية في قضايا كهذه بالتعاون مع علماء الدين الذين يتمتعون بالشرعية الأخلاقية 
والروحية، ومن خلال إنشاء مجلس شورى مرتبط بالعمليات الرسمية وغير الرسمية.

ها  مرأة ومشاركت 3.5  استراتيجيات حقوق ال

	ຄدمج النوع الاجتماعي
	ຄالتثقيف
	ຄالمناصرة المحلية
	ຄ المعرفة
	ຄالحوار
	ຄاللغة

يمكن الإطار الإسلامي القائم على المبادئ الأولى وتجارب النبي أن يوفر لممارس حل النزاعات الدولية أدوات 
يز الركائز الأربع الأساسية لأجندة المرأة والسلام والأمن: المشاركة والوقاية والحماية والإغاثة والتعافي. قوية لتعز

الشورى: الهدف من الشورى هو تسهيل العملية التشاركية الشاملة في اتخاذ القرارات المستنيرة، حيث تؤخذ 
جميع العناصر المهمة في الاعتبار لتلبية الاحتياجات الجماعية للمجتمع. وباعتبارها ممارسة إسلامية مهمة، 
يمكن أن تعزز الشورى والمفاهيم الداعمة الأخرى مشاركة المرأة. فقد أمر الله النبي نفسه في القرآن ) سورة 
آل عمران: 159(، "وَشَاوِرْهُمْ فِِي الأمَْرِ" )الخاصة بالصالح العام(. وهذا بيان عام يُظهِر أن جميع أفراد المجتمع 

أهلٌ للتشاور وللمشاركة في عمليات صنع القرار.

يز تمكين المرأة وإدماجها، مثل قراري مجلس الأمن  هناك عدد من الاستراتيجيات المعاصرة الراسخة لتعز
التابع للأمم المتحدة 1325 و1840 وأجندة المرأة والسلام والأمن. لذا، يحتاج ممارس حل النزاعات الدولية 
إلى أخذ هذه الاستراتيجيات في الاعتبار، وذلك حين تعامله مع المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة، ويمكن 

دعم ذلك كله من خلال إطار صنع السلام القائم على المبادئ الإسلامية المنصوص عليها في هذا الدليل11.

ا. على سبيل المثال، من المهم ضمان  إن دمج النوع الاجتماعي وإعادة صوغ مشاركة المرأة أمر مهم جدًّ
ية والسياسية لتشمل هيئات صنع القرار المهمة. ثمة فرق بين التمثيل  مشاركة المرأة في العمليات الدستور
يبيًا، لذا فإن  ية الإيجابية متينة تجر الرمزي والتمثيل الهادف؛ فالعلاقة بين المرأة والمخرجات الدستور
تمثيل المرأة في تلك المستويات العليا لصنع القرار أمر مهم؛ إذ يمكن العدسة الاجتماعية السياسية أن تلقي 
الضوء على المشاكل المؤسسية والاجتماعية التي تمنع مشاركة المرأة والتصورات التي تحيط بالمرأة الناشطة 

سياسيًا. 

.Abadi (2022)  :نظر مرأة والسلام والأمن في الإسلام، يُ ل تفاصيل بشأن ل مزيد من ال ل 	11

ة المسلمة05 ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



47

التثقيف: تشير التجارب إلى أن التثقيف الشرعي والاجتماعي حول الدور الإيجابي الذي يمكن أن تؤديه المرأة 
في بناء السلام في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة يجب أن يُركز على المصلحة العامة والفوائد الجماعية 
لإدماجها. لذلك، ينبغي لممارس الصلح الدولي أن يعمل على تسليط الضوء على أن وجود المرأة كشريك 
استراتيجي ووكيل نشط للسلام يعزز المقاصد الكلية للشريعة، مثل حفظ النفس، والعقل، والنسل، ويسهم 

.)Abadi, 2022( في تحقيق العدالة والاستقرار الاجتماعي

في الحالات التي أُضفِيَ فيها الطابع المؤسسي على مشاركة المرأة، مثل اعتماد نظام الكوتا )الحصص(، كانت 
يز مفاهيم  المرأة غالبًا ممثلة بشكل ناقص في هيئات صنع القرار الرئيسية. يتطلب تصحيح هذا الخلل تعز

التمكين الشرعي التي تضمن مشاركة حقيقية وفعالة للمرأة في مواقع المسؤولية وصنع القرار.

وباختصار، لقد أُنتجت العديد من الكتابات العلمية الإسلامية حول المرأة من خلال التقاليد المهيمن عليها 
التعاليم  يًا، والتي أُشربت بمفاهيم أبوية عن المرأة. وعلى هذا النحو، فهي غالبًا ما لا تتوافق مع  ذكور

القرآنية، حتى مع استمرارها في تقييد مشاركة المرأة ووصولها إلى السلطة في المجالين العام والخاص.

في المناقشات حول إعادة صوغ أدوار المرأة، يجب على ممارسي حل النزاعات الدولية ←	 	
ط  تأكيد العودة إلى فحص النصوص الأصلية  )القرآن والسنة(، حيث ثمّة أمثلة كثيرة تسلِّ

الضوء على الأدوار الإيجابية للمرأة. فلهذه النصوص )من الكتاب المقدس والحديث 
النبوي( وزن كبير لدى الممارسين الدينيين. وبناءً عليها، يمكن التحدث ضد المعايير 

ية التقييدية والضارة. يمكن استخدام التفسيرات التي تأخذ في الاعتبار  الثقافية والجندر
الغاية الأسمى لمقاصد الشريعة والمبادئ السبعة للمساعدة في صوغ إعادة تفسير المعايير 

ية الحالية، ووجهات النظر في ما يتعلق بقيادة المرأة في الحياة السياسية والدينية.  الجندر
ويمكن أن يكون النظر في المقاصد مفيدًا أيضًا في تحديد التحيزات الثقافية اللاواعية 

والتفسيرات المناهضة للمرأة.

على سبيل المثال، تعد البرامج التي تعمل على تمكين القيادات الدينية النسائية وغرس الثقافة الدينية، مثل 
برنامج المرشدات في المغرب، أساليب منتجة محتملة لتفكيك هيمنة الذكور في المجال الديني.

يز  المناصرة المحلية: تشير بيانات أخرى إلى أن الإصلاح الدستوري والتأسيس الرسمي لتدابير الإنفاذ لتعز
ية قد لا يكونان كافيين ما لم تتمكن المرأة من تنفيذ هذه التدابير عمليًا في البيئات المحلية.  المساواة الجندر

ومن المؤكد أن هناك حاجة إلى تطوير استراتيجيات مناصرة محلية تراعي المشاعر الدينية أيضًا.

ية الأبوية من خلال المشاركة مع الزعماء الدينيين والتركيز على معرفة  المعرفة: يمكن تحدي المعايير الجندر
)دراية( المرأة بالدين. ويمكن استراتيجيات كهذه أن تحول مشهد التفسير الديني والمعرفة من خلال التأثير في 

يادة الأدوات العلمية المتاحة للمرأة ومشاركتها.  التغيير الإيجابي في صفوف الزعماء الدينيين الموثوقين، وز

يتطلب دمج النوع الاجتماعي تمكيَن المرأة وقبول كل من الذكور والإناث. وهذا من ←	 	
شأنه أن يساعد في حل مشاكل مقاومة الذكور واستبعاد الإناث لأنفسهن مع تغير التصورات 

المحيطة بالصدقية الدينية والقيادية للنساء.

05 ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال



48

الحوار: يمكن أن تساهم الحيزات التي تستخدم الحوار بدلًًا من المناظرات لمناقشة الموضوعات المحظورة 
بعيدًا من  المحادثة  تحويل  الحوار على  يساعد  المعرفي.  للانفتاح  أكثر ملاءمة  وتكون  بالأمان  الشعور  في 
المواجهة وتشديد المواقف الدفاعية )Robins and Jones 2009(. وبالنظر إلى أن البلدان ذات الأغلبية 

المسلمة ليست متجانسة، لذا يجب أن يأخذ الحوار في الاعتبار المعايير المحلية ويعكسها.

دمج منظومات المعتقدات الفردية والجماعية التي يمكن أن يتردد صداها مع المعتقدات ←	 	
القائمة مسبقاً. في المحادثات بشأن الموضوعات المثيرة للجدل، يحتاج ممارس حل 

النزاعات الدولية إلى تسليط الضوء على الأسس الدينية لإعادة التفاوض على معايير النوع 
الاجتماعي كوسيلة لإنتاج مسارات بناءة لإعادة التفسيرات الإيجابية.

يجب بناء الأسس على خلفية مشاركة المرأة في السياسة في الحقبات المبكرة في الإسلام، بما في ذلك مشاركتها 
ية، مع تسليط الضوء  يخ المرأة كباحثة أو تبوّئها مناصب إدار في الاجتماعات المجتمعية المهمة، وعلى تار

.)Ansary 2009( على عزلة المرأة في الممارسات البيزنطية والساسانية في فترة ما قبل الإسلام

اللغة: اللغة أيضًا عامل حاسم. فبدلًًا من تهميش المرأة تحت بند لغة الحماية الخاصة الفظة أو تقليص 
ية أن تركز على قدرات المرأة على القيادة، والأساس الثيولوجي الذي  دورها الأسري، ينبغي للغة الدستور
يدعم إدماجها بشكل هادف؛ إن تعقيد اللغة العربية يمكن أن يفسح المجال لتفسيرات عديدة للآيات 
القرآنية. لذلك ينبغي تحديد المصطلحات، وضمان أن يكون لدى جميع الأطراف الفهم نفسه للمفردات 

المستخدمة، حيث يمكن بشكل كبير تسييس كلمات معينة في سياقات ثقافية محددة.

إن توفير التعليم والفضاء ومنصات الحوار والفاعلية المحلية لتغيير شروط المرجعية من الداخل أمر مهم 
ا. فيتعين على ممارس حل النزاعات الدولية أن يدرك أن الشريعة الإسلامية والمبادئ الثابتة يمكن أن  جدًّ

ن. ر بقدر ما يمكنها أن تمكِّ تتسم بصدقية أكبر في المجتمعات المحلية. ويمكن اللغة العلمانية أن تنفِّ

ير المرأة من الدين، ←	 يجب أن نلحظ أن اللغة التي تؤطر دمج النوع الاجتماعي كوسيلة لتحر 	
يمكن أن تعود بالضرر أكثر من النفع. وفي بعض الحالات، اعتُمِدَت مطالبات علمانية لإنقاذ 
يرها من التقاليد الدينية والثقافية كجزء من تبرير الغزو الأجنبي، وبذلك ربطت  المرأة وتحر

تمكين المرأة بالإمبريالية الغربية. إن أمرًا كهذا يعقّد موقف المرأة في المجتمع، وفي 
المجالات الدينية المحلية والوطنية والإقليمية، حيث يُنظر إلى الأجندة النسائية على أنها 
تهديد ثقافي وديني للمجتمع. إن أمننة النوع الاجتماعي هذه تشكل عائقًا أكثر من كونها 

ميزة للمرأة في المجتمعات المستهدفة بأجندات الأمننة.

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل حقوق ال 05



49

ية من الشرعية الدينية  ية من خلال عدسة علمانية فقط، سيحرم الأطر الجندر إن التعامل مع المساواة الجندر
والقيم التي يمكن أن تسهم في تمكين حقوق المرأة وتيسير إعادة التفاوض على معايير العلاقات بين الجنسين. 
إن فحص نقاط الدخول المختلفة، وإزالة الغموض، وضمان وجود آليات مساءلة خطوات مهمة. إن إشراك 
يز  الزعماء الدينيين الذين هم حلفاء، ولديهم شرعية أخلاقية وروحية، يمكن أن يكون استراتيجيا فعالة لتعز
حقوق المرأة، حيث يمكن هؤلاء القادة تقديم التوجيه والدعم للمجتمعات في ما يتعلق بأهمية المساواة 
دة والضارة. ومن المهم أيضًا الاستثمار في البحث  ية والثقافية المقيِّ ية، والتحدث ضد المعايير الجندر الجندر
يقة،  ية، لا سيما خارج الأوساط الأكاديمية. وبهذه الطر والنشر حول قضايا محددة تتعلق بالعدالة الجندر
يمكن المثقفين والدعاة وقادة الرأي المسلمين أن يتعلموا عن الأدوات التي توجه التفكير الفقهي )الاجتهاد( 
وتنظمه، لا سيما أصول الفقه والقواعد الفقهية، ومقاصد الشريعة، حتى يتمكنوا من تقدير شرعية وجهات 
يبية حول فقه إسلامي معاصر  النظر المتنوعة والأكثر مساواة. وعلى نحو مماثل، يمكن توفير برامج تدر
يد من عالمات الدين للحديث عن الإسلام وحقوق المرأة  ينطبق على المرأة. وهناك حاجة أيضًا إلى دعم المز
يد من النساء على عمليات الوساطة والمناصرة وبناء السلام. يب المز في وسائل الإعلام. ومن المهم أيضًا تدر

بناءً على ذلك، يمكن ممارس حل النزاعات الدولية أن يلجأ إلى مجموعة من الأدوات ←	 	
المتوافرة في التقاليد الإسلامية لشرح سبب أن إشراك المرأة بشكل هادف في جهود بناء 
السلام ليس مباحًا فحسب، بل إنه أمر بالغ الأهمية لتنمية السلام المستدام والشامل 

يم في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة. وبناء نظام سياسي عادل ومنصف وكر

ة المسلمة ي ب مرأة في أماكن الصراع ذات الأغل 05حقوق ال



50

إن إطار حل النزاعات الإسلامية الذي يتناوله هذا الدليل يستند إلى سبعة مبادئ إسلامية شاملة وستة مقاصد 
للشريعة. وتعمل هذه المبادئ والمقاصد معًا كمصدر إلهام للمسلمين المنخرطين في النزاعات، وكجسر 
للتواصل مع المجتمعات الأخرى. كما أنها تستثمر قدرات الإسلام الناعمة في بناء السلام، مما يجعلها أداة 

فعّالة في يد ممارس الصلح الدولي الذي يعمل في سياقات مختلفة ومعقدة.

يم والسنة النبوية كمصادر أساسية  كما أُشير سابقًا، فإن المبادئ والمقاصد الواردة أعلاه تستند إلى القرآن الكر
لصنع السلام. يستعرض هذا الفصل كيفية تطبيق النبي صلى الله عليه وسلم لهذه المبادئ والمقاصد في حياته، بما في ذلك 
من خلال التعبير عن الواجبات الشرعية والأدوات الإسلامية التي استُخدمت في مواجهة النزاعات القبلية أو 

احتمالات نشوب العنف والقتال.

يق للمبادئ الإسلامية الجامعة، وكذلك  يطة طر يتناول هذا الفصل خطبة الوداع للنبي صلى الله عليه وسلم، التي تمثل خر
يخية كيف استطاع النبي صلى الله عليه وسلم  قيادته الحكيمة في صلح الحديبية وميثاق المدينة. تُبرز هذه المحطات التار
التوفيق بين الأطراف المتنازعة، وإبرام المعاهدات التي عززت السلام الإيجابي وأرست قواعد المجتمع 
العادل. تُوفر هذه الأعمال النبوية إرشادات توجيهية يمكن الاستفادة منها في التفاوض وبناء السلام، مما 

يجعلها ذات صلة مباشرة بعمل ممارسي الصلح الدوليين.

1.6  الإسلام وقواعد الحرب
ر المجتمع الدولي مجموعة راسخة من القواعد لتنظيم السلوك في أوقات الحرب، بما في ذلك معاملة  لقد طوَّ
المقاتلين وغير المقاتلين. وهذه القواعد لها نظيرها في الشريعة الإسلامية، حيث يُنظم مفهوم الجهاد الشرعي 
باعتباره قتالًًا في سبيل الله وفق قواعد محددة للسلوك. تتضمن هذه القواعد التمييز بين المقاتلين الشرعيين 

.)Kelsay 2007, 197( وغير المقاتلين، كما تحدد مقدار الضرر المشروع الذي يمكن إلحاقه بالعدو

يشكل حفظ النفس البشرية محورًا أساسيًا في مفهوم الجهاد الشرعي، استنادًا إلى قول الله تعالى:

بالحق"  إلا  حرّم الله  التي  النفس  تقتلوا  و"ولا   ،)32 )المائدة:  جميعًا"  الناس  أحيا  فكأنما  أحياها  "ومن 
)الإسراء: 33(. ويعكس هذا الاحترام العميق قدسية الحياة البشرية في الإسلام، الذي يجعلها هدفًا يجب 

الحفاظ عليه إلا في الحدود الشرعية.

ق هذا المبدأ  يم إهدار الموارد التي تدعم الحياة البشرية. وقد طُبِّ ومن النتائج المترتبة على هذا المبدأ، تحر
يخ الإسلامي، لا سيما في فترات الحرب. فعلى سبيل المثال، وضع الخليفة أبو بكر الصديق رضي  عبر التار
يم التمثيل بالجثث،  الله عنه قواعد واضحة لتنظيم القتال بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم(. شملت هذه القواعد تحر
وقتل الأطفال، والنساء، وكبار السن، واحترام الممتلكات التي لا تُستخدم في القتال، ما يعكس التزام الإسلام 

بتقييد العنف وحصره بما يخدم غايات شرعية محددة. وتضمنت قواعد القتال ما يلي:

	ຄعدم الغدر أو الانحراف عن الصراط القويم؛
	ຄعدم التمثيل بالجثث؛
	ຄعدم قتل الأطفال أو النساء أو كبار السنّ؛
	ຄعدم قطع الأشجار أو حرقها بالنار، وخاصة المثمرة منها؛
	ຄعدم تدمير الأراضي المأهولة بالسكان؛
	ຄعدم قتل أيٍّ من ماشية العدو، إلا من أجل الطعام؛
	ຄ.عدم إيذاء أولئك الذين نذروا حياتهم لحياة الرهبنة

06

 الإسلام وقوانين الحرب:06
أدوات ومفاهيم عملية أخرى

ية أخرى الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل



51

06 ية أخرى الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل

كانت هذه المحظورات الشرعية التي فُرضت في زمن الحرب محل إجماع من معاصري النبي )صلى الله عليه وسلم(. ويؤكد 
يم هذه المحظورات بأمره المسلمين بعدم التعدي في القتال، حيث يقول تعالى: "وَقَاتِلُوا فِِي  القرآن الكر
ز القرآن هذا المبدأ  هَ لََا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ" )البقرة: 190(. كما يُعزِّ ذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلََا تَعْتَدُوا، إِنَّ اللَّ هِ الَّ سَبِيلِ اللَّ
اسَ  مَا قَتَلَ النَّ بأمره الواضح في حفظ النفس، حيث يقول: "مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِِي الْْأَرْضِ فَكَأَنَّ

اسَ جَمِيعًا" )المائدة: 32(. مَا أَحْيَا النَّ جَمِيعًا، وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّ

إن هذه المبادئ القرآنية تعكس روح القواعد الشرعية التي تنظم السلوك في أوقات الحرب، بما يتماشى مع 
مقاصد الشريعة في حفظ النفس وحماية الحقوق الأساسية. ومن اللافت أن كثيًرا من هذه التعاليم تتوافق 
ية الدولية المعاصرة التي تحكم الحروب ومعاملة غير المقاتلين والمدنيين، مما يُبرز  مع القواعد المعيار

عالمية القيم الإسلامية في السلم والحرب.

6.2  مفاهيم إسلامية أخرى مهمة
تتعزز هذه التوجيهات الإرشادية بالمبادئ العملية التالية لحل النزاعات والتوجيهات التي وضعها النبي محمد:

فتنة ال
في الإسلام، تُعد الفتنة، التي تعني الاضطراب أو الفساد الذي يهدد استقرار المجتمع ونقاء الإيمان، أمرًا 
يجب تجنبه بشدة. وقد ارتبطت الفتنة بأحداث الحرب الأهلية الأولى في المجتمع الإسلامي، مما أكسبها 
مكانة خاصة في التراث الإسلامي. يُستخدم هذا المفهوم لوصف مجموعة من الظواهر مثل الاضطرابات 
السياسية، والحروب الأهلية، والعقائد التي تهدد نقاء العقيدة الإسلامية، والتوترات بين السلطات الدنيوية 

.)Lifintseva, Isaev, and Shishkina 2015, 528( والأقليات الدينية

يمكن لهذا المفهوم أن يكون ذا آثار إيجابية على بناء السلام، إذ يُسهم في توجيه الجهود نحو تجنب الفتن 
يز  لتعز كأداة  استخدامه  يمكن  وأخلاقيًا  إطارًا شرعيًا  المفهوم  يُقدم هذا  المجتمع.  إلى  الاستقرار  وإعادة 

السلام من خلال اجتناب أسباب الفتنة والعمل على تهدئة النزاعات.

تُقدم تعاليم النبي رؤى قيّمة حول أهمية الابتعاد عن الفتنة والسعي لتحقيق السلام، حيث قال النبي: 
"نصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا".

كَ  وعندما سأل رجل النبي صلى الله عليه وسلم كيف يمكن المرء أن يساعد الظالم، أجاب: "تكُفُه عن الظُلم؛ فَذَاكَ نَصْْرُ
اهُ" )صحيح البخاري 2444(. إِيَّ

هذا يؤكد كيف يمكن تفادي الفتنة أن يكون منصةً لحماية رفاه المسلمين وغير ←	 	
المسلمين، ولإعطاء الأولوية للسلام على الصراع. علاوة على ذلك، فإنه يغرس في المسلمين 

شعورًا بالواجب في السعي إلى حل النزاعات من خلال مساعدة إخوانهم ومواطنيهم على 
)Huda 2010( عدم الظلم



52

نقطة الانطلاق: لا ضرر  
يز قواعد الحرب المنصوص عليها  إن مفهوم "لا ضرر" موجود في التقاليد الإسلامية أيضًا للمساعدة في تعز
أعلاه. فمما ورد في الحديث النبوي: "لا ضرر ولا ضرار!" )ابن ماجه 2340(. لذا يجب تجنب إلحاق الضرر. 

[ مقدّم على جلب المنفعة". وفي هذا  كما تنص إحدى القواعد الإسلامية على أن "درء المفسدة ]الضرر
[ أولى من رفعه بعد وقوعه". الصدد يُستنبط من حديث النبي أن "الدفع ]منع وقوع الضرر

من هذه الوصايا والمبادئ النبوية، يتضح أن نقطة الانطلاق لحل النزاعات وصنع السلام ←	 	
والحكم هي أنه يجب منع ]وقوع[ الضرر. يمكن أن تكون هذه أداة مفيدة لممارس حل 

النزاعات الدولية لأنها تضع تأكيدًا كبيًرا على وقف القتال والسعي إلى السلام، حتى في 
الحالات التي يُنظر فيها إلى الصراع على أنه محاولة "لجلب الخير". كما أنها قاعدة للحكم 

على التدخلات من الجهات الخارجية الفاعلة.

هاء العنف تفاوض لإن ة وواجب ال الهدن
ثمة مفهوم إسلامي آخر مهم يتعلق بالقواعد التي تنظم الحرب هو الحتمية الإسلامية للتفاوض لإنهاء 
العنف؛ وهو ما يسمى الهدنة. أما المعنى الحرفي للهدنة فهو التوقف عن القتال، وهي تعني الهدوء، أما 
في الفقه الإسلامي، فتعتبر الهدنة التزامًا ملزمًا وشرعيًا. وفي حين أن القرآن لم يذكر عبارة هدنة، لكنها أول 
يخ الإسلامي بمعنى وقف القتال )الهدنة(، وتحديدًا في معاهدة الحديبية. وقد أبرمت  كلمة تستخدم في التار

المعاهدة مع القبائل المشركة في مكة، بعد النصر على المكيين وحلفائهم في معركة الخندق.

وقد نصت المعاهدة على وقف القتال مدة عشر سنوات بين أتباع محمد وقريش، والسماح للمسلمين بأداء 
الحج السنوي إلى مكة بسلام. حتى إن النبي تنازل عن لقبه وحقوق معينة للمسلمين في أثناء المفاوضات، 
على الرغم من اعتراض بعض الصحابة الذين وجدوا أن شروط المعاهدة مهينة وغير عادلة. لكنه فعل ذلك 
من أجل تحقيق قدر أعظم من السلام والصالح العام الطويل الأمد الناجم عن تطوير العلاقات السلمية. 

:)DIN 2022( وفقًا لمعهد الدعوة

لقد أرست هذه المعاهدة وكثير من المعاهدات والتحالفات الأخرى التي أبرمها النبي والمسلمون 
الأوائل مع المجتمعات والأمم المختلفة الأساس لكثير من المعاهدات والمواثيق والعقود 

والدساتير ومذكرات التفاهم والاتفاقيات والتحالفات المماثلة التي دخلت فيها المجتمعات والأمم 
المسلمة، سواء على المستوى المحلي أو الدولي، من أجل تحقيق قدر أعظم من السلام والأمن 

والمصلحة العامة.

يبين سلوك النبي وخلفائه أن تعاليم الإسلام تشجع على التفاهم والتعاون المتبادلين، بما في ذلك تقديم 
تنازلات عند الضرورة، من أجل تحقيق السلام والصالح العام الأكبر، أو المصلحة العامة، أو الشر الأقل 

.)DIN 2019, 76–79(

إن النتيجة الأكثر شيوعًا للهدنة هي إلزام الأطراف المتصارعة على استخدام وقف العنف المزعوم للسعي 
يز العلاقات السلمية والسماح لها بالتطور، وخلق  إلى حل غير عنيف لخلافاتهم. وبذلك فهي أداة مهمة لتعز

مساحة للمفاوضات وإعطاء فرصة للسلام بين الأطراف المتحاربة.

ية أخرى06 الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل



53

06 ية أخرى الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل

إن الأصل هو أن تسود حالة السلام بين المسلمين، وبين المسلمين وغير المسلمين، وليس حالة الحرب. 
أما إذا نشب صراع مسلح، فيجب اعتباره مؤقتًا حيث يظل المسلمون ملزمين مواصلةَ الجهود لاستعادة 
يمكن  المسلح عندما  الصراع  بإنهاء  فالمسلمون مطالبون  أول فرصة ممكنة؛  للسلام في  الأصلية  الحالة 
تحقيق السلام من خلال المفاوضات والوسائل غير العنيفة. ووفق مسح معارك النبي الذي أجراه معهد 

:)DIN 2019, 74( الدعوة النيجيري، ونوقشت في مؤتمر اسطنبول

من جميع الأدلة المتاحة، كان حمل النبي وأصحابه السلاح واضحًا للدفاع عن أنفسهم ←	 	
ية ممارسة دينهم من دون أي شكل من أشكال الاضطهاد. ولا  وممتلكاتهم وتأمين حر

يمكن، أيضًا، وصف أي من الحروب التي خاضها النبي بأنها حرب "مقدسة"، بمعنى 
الحرب التي يُقصد منها نشر دين أو لأن العدو على دين آخر.

ية أو  كما يزعم المعهد أن جميع حالات القتال في زمن النبي كانت دفاعية )جهاد الدفع(، وليست استفزاز
عدوانية أو هجومية )جهاد الطلب( تجاه أتباع الديانات الأخرى. ومهما كانت دقة هذا الادعاء، فإن القرآن 

يؤكد مرارًا وتكرارًا القيود المفروضة على استخدام العنف في الحرب:

"…ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولى
حميم] فصلت: 34(

هَ لََا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ" )سورة البقرة:190( "... وَلََا تَعْتَدُوا ۚ إِنَّ اللَّ

الِمِيَن" هِ، فَإِنِ انتَهَوْا فَلََا عُدْوَانَ إِلَّاَّ عَلََى الظَّ ينُ لِلَّ ٰ لََا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّ "... وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىَّ
)سورة البقرة: 193(

هُمْ قَوْمٌ لَّاَّ لِكَ بِأَنَّ هِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ، ذَٰ ٰ يَسْمَعَ كَلََامَ اللَّ نَ الْمُشْْرِكِيَن اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىَّ "وَإِنْ أَحَدٌ مِّ
يَعْلَمُونَ" )سورة التوبة: 6(.

إن قيمة الهدنة تكمن في أنها ملزمة أخلاقيًا، ووفقًا للسنة، هي موقف يجب على المسلمين ←	 	
السعي إليه من أجل الوصول إلى الحالة الطبيعية للسلام. ولذلك، يمكن نصح الأطراف 

المتنازعة - وخاصة من قبل علماء الدين؛ بالسعي إلى الهدنة وقبولها والالتزام بها.

إن الهدنة مهمة بشكل خاص لممارسي حل النزاعات الدولية لأنها تتيح إمكانية وقف مؤقت للعنف، فضلًًا 
عن إمكانية تطوير ترتيبات الحكم الانتقالي، حتى يتم الاتفاق على قضايا الوضع النهائي.



54

لمعاهدات زمة ل مل الصلح والطبيعة ال
ثمة مفهوم آخر مهم في ما يتعلق بقوانين الحرب والتفاوض على وقف القتال )الهدنة(، ألا وهو الصلح. وهو 
يًا من تقاليد صنع السلام النبوية، ويتعلق بالاعتراف بالطبيعة الملزمة لاتفاقيات السلام  يشكل عنصًرا ضرور

أو الهدنات. ويستند هذا التقليد إلى الآية القرآنية )سورة النحل: 91(:

هَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًًا، إِنَّ مْ وَلََا تَنقُضُوا الْْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّ هِ إِذَا عَاهَدتُّ "وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّ
هَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ" اللَّ

ذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ" )سورة المائدة: 1(. هَا الَّ يم على "يَا أَيُّ وفي مكان آخر، ينص القرآن الكر

يد من العنف. إن الحد من الصراعات  الصلح هو إبرام اتفاق أو هدنة أو تسوية لإنهاء صراع أو منع ارتكاب مز
يز التضامن الاجتماعي وتشجيع شكل من أشكال العدالة الإصلاحية بدلًًا من الانتقامية هي كلها أهداف  وتعز

للصلح، بما في ذلك الحد من المفاهيم المدمرة للعدالة في السعي إلى المصالحة بين المجموعات.

يًا  لذا يمكن ممارس حل النزاعات الدولية استخدام الصلح لتسوية النزاعات التي "تشكل تهديدًا مباشًرا وفور
 Said and Funk( "لأمن المجموعات العائلية وشرفها، والتي يمكن أن تؤدي إلى دورة من الانتقام، أو الثأر
155 ,2003(. ويميز هذا التركيز على الصراع العنيف الصلح من التحكيم؛ إذ يُستخدم التحكيم عادة للإشارة 

إلى البتّ في المطالبات المادية أو المعنوية المستقرة.

على العكس من التقاليد القضائية الغربية التي تُشدّد على المسؤولية الفردية وتحظر العقوبة الجماعية، 
فإن الإسلام يتبنّّى مفهومًا أشمل للضحية والمسؤولية، يُفهم في سياق الجماعة. وفقًا لهذا التصور، تُعتبر 
أسر الضحايا جزءًا من المظلومين، في حين تتحمل أسر الجناة مسؤولية أخلاقية واجتماعية، إن هذا يعطي 
أهمية أكبر للصلح في السياقات العربية الإسلامية لأنه يعزز الشعور بالمسؤولية الأخلاقية التي تتجاوز الولاء 

القبلي. وفي صنع السلام، يعد الصلح ممارسة مشرفة توحي بالكرامة.

الشورى وضرورة الحكمة الجماعية والموافقة
(. ولذلك، فعلى الرغم من  يرتبط الالتزام الجماعي بتسوية النزاعات في الإسلام بواجب الشورى )التشاور
أن النبي كان يتمتع بالإلهام الإلهي، فإنه فهم دوره على أنه ثلاثي: ناقل الأمر الإلهي؛ والحكم بين الناس؛ 

وكونه إنسانًا عاديًا.

وفي ما يتعلق بدوره الأول، كان النبي واضحًا في أنه ينبغي ألا يكون هناك تشاور، لأنه لم يكن هناك مناقشة 
يتعلق  ما  في  أما  والعبادة.  والأخلاق  العقيدة  مسائل  في  وخاصة  قررها الله،  مسألة  مفاوضات حول  أو 
ين، فقد أدرك النبي وفهم أنه مستوحى من الله، لكن الاستراتيجيات والتكتيكات تتطلب  ين الآخر بالدور
الحكمة البشرية للتطبيق. وقد كان هذا صحيحًا بشكل خاص في مجال الدفاع والحكم، وغير ذلك من 
أمور المعاملات. وعلى هذا فقد اتبع النبي الأمر القرآني في هذا الصدد ـ  "وشاورهم في الأمر" )سورة آل 
عمران: 159( ـ وسعى إلى صوغ نموذج للمجتمع الإسلامي باعتباره مجتمعًا "... وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ" 

)سورة الشورى: 38(.

ية أخرى06 الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل



55

06 ية أخرى الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل

يًا من قريش في موقعة بدر. فسئل عما  يمكننا أن نلاحظ تطبيق هذه الأوامر عندما واجه النبي جيشًا غاز
إذا كان اختياره للموقع بأمر من الله أم إنه مسألة استراتيجية، وعندما أجاب أنه استراتيجيا، اقترح أحد 
صحابته موقعًا أكثر استراتيجية رجّح كفة المعركة في النهاية لصالحهم. وعلى نحو مماثل، أخذ بمشورة أحد 
يبًا. وتثبت هذه  صحابته، سلمان الفارسي، بشأن حفر خندق حول المدينة المنورة، ما جعلها منيعة تقر

ين. الأمثلة أن أي زعيم ليس معصومًا من الخطأ أو يستطيع الحكم من دون استشارة الآخر

آراؤهم  وكانت  النبي،  حياة  الشورى طوال  عملية  بنشاط في  شاركوا  والنساء  الرجال  أن  ذكر  المهم  ومن 
ونصائحهم موضع تقدير متساوٍ. هناك كثير من الأمثلة التي طلب فيها النبي النصيحة من النساء، واستشار 
ية والسياسية. في الواقع، كان لأم سلمة دور حاسم بعد صلح الحديبية عندما  زوجاته في القضايا العسكر
أشارت على النبي بكيفية كسر الجمود بينه وبين صحابته )Abadi 2022, 16(. كان النبي قد أمرهم بحلق شعر 
يدوا طاعته لأنهم ما زالوا غير راضين  رؤوسهم، رمزًا لنهاية الحج والحاجة إلى العودة إلى المدينة، لكنهم لم ير

عن شروط المعاهدة. فأشارت عليه بحلق شعر رأسه أولًًا وأنهم سيفعلون فعله، وهذا ما حدث.

ة أو علاقات الجوار ي دول عقد في العلاقات ال ال
إن العقد مفهوم إسلامي ذو صلة يُستخدم في التفاوض على وقف القتال )الهدنة( والمعاهدات. ففي عهد 
النبي، كان يُنظر إلى الالتزام بالعقود على أنه أمر بالغ الأهمية لإرساء السلام والوحدة والعدالة في المدينة 
المنورة، كما هو الحال اليوم. وبالتالي، فإن العديد من الآيات القرآنية تأمر المؤمنين بالوفاء بعهودهم 
)معاهداتهم(، حتى مع غير المسلمين )بما في ذلك المشركين( واحترام الاتفاقيات حتى انتهاء صلاحيتها ما 

يم: التزم بها الطرف الآخر. على سبيل المثال، ينص القرآن الكر

ذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ... )سورة المائدة: 1( هَا الَّ يَا أَيُّ

هَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًًا، إِنَّ مْ وَلََا تَنقُضُوا الْْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّ هِ إِذَا عَاهَدتُّ "وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّ
هَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ" )سورة النحل: 91(. اللَّ

وا إِلَيْهِمْ  نَ الْمُشْْرِكِيَن ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِمُّ م مِّ ذِينَ عَاهَدتُّ إِلَّاَّ الَّ
تِهِمْ ....." )سورة التوبة: 4( عَهْدَهُمْ إِلََىٰ مُدَّ

"فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ..." )سورة التوبة: 7(

مختلف  مع  والمعاهدات  والمواثيق  والدساتير  التحالفات  من  العديد  في  وصحابته  محمد  دخل  لقد 
الحقوق  وحماية  الأديان،  بين  والعلاقات  الدولية،  العلاقات  تحسين  بهدف  المسلمة  غير  المجتمعات 

والالتزامات المتبادلة وإقامة مجتمعات أكثر سلمية.



56

ية أخرى06 الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل

تفاوض على المعاهدات قواعد أخرى في ال
لقد أدى سلوك النبي والمعاهدات التي أبرمها أيضًا إلى تطوير القواعد التالية في الإسلام، والتي لا تزال ذات 

صلة عالمية حتى يومنا هذا:

	ຄ )Al-Zuhayli, 818( الأصل العام لصحة العقود هو رضا الطرفين،والشروط النافذة هي ما اتفقا عليه
	ຄالضرر المعين يتسامح فيه لدفع الضرر العام؛ 
	ຄالضرورات تبيح المحظور12؛
	ຄالحاجة، عامة كانت أم خاصة، تعامل معاملة الضرورة؛
	ຄدفع الضرر مقدم على جلب المصلحة؛
	ຄالضرر الخاص يتسامح فيه لدفع الضرر العام؛
	ຄالضرر الأقل يفضل على الضرر الأكبر؛
	ຄيله الضرر الأقل؛ الضرر الأكبر يز
	ຄ.يجب أن يراعي ذوو السلطة على الناس مراعاة مصالح الناس في سلوكهم

باك - دروس من سورة الحجرات قواعد الاشت
يجب الإشارة أيضًا إلى سورة الحجرات، وهي السورة الثالثة في ثلاثية سور المدينة، والتي تأتي بعد سورة 
الفتح، وهي السورة التي تشيد بمعاهدة أُبرمت بعد تفاوض لمنع الحرب. كان الغرض من سورة الحجرات 
هو تماسك وتنظيم السياسة الإسلامية الناشئة ووضع نموذج للسلوك السليم. كما أنها تضع البروتوكولات 
اللازمة للإدارة التي على المسلمين احترامها في لقاءاتهم مع المجتمعات والشعوب المتنوعة، وخاصة بعد 

انحسار حالة الحصار عن المدينة.

نزلت هذه الآية في السنة التاسعة للهجرة، والتي تسمى أيضًا "عام الوفود". وخلال تلك الفترة، زارت وفود 
عدة المدينة المنورة للبحث عن النبي، والالتقاء بالمجتمع الإسلامي، وقبول الإسلام. في هذه الآية، يعلن 
البعض ومنع  لتسهيل معرفة بعضهم  والقبائل موجود  الأمم  تنوع  وأن  واحد،  البشرية  أن أصل  القرآن 
للبشرية من  الأساسية  الوحدة  البيان حول  القرآن هذا  الحجرات: 13(. ويدعم  والبغضاء )سورة  العداوة 
خلال، من بين أمور أخرى، تحديد السلوك الذي، إذا تم الالتزام به، من شأنه أن يحسن العلاقات بين 
الأشخاص والمجتمعات. وهذه البروتوكولات مفيدة لممارس حل النزاعات الدولية في التفاوض على إنهاء 

يد من الصراع، وتحقيق السلام الإيجابي. العنف، ومنع المز

قَوْمًا  تُصِيبُوا  أَن  نُوا  "فَتَبَيَّ إذا جاء "فاسق" بخبر،  أنه  المؤمنين  القرآن  تجنب الشائعات والتحقق: يخبر 
بِجَهَالَةٍ" )سورة الحجرات: 6(. إن الخطر الذي تشكله الشائعات راسخ على المستوى الشخصي، ولكن إذا 
ارتقى إلى مستوى بين المجتمعات أو إلى المستوى الدولي، فإن خطر عدم الثقة أو الافتراء يتضاعف. لذا، 

فإن التحقق من الحقيقة أمر بالغ الأهمية.

أَخَوَيْكُمْ  بَيْْنَ  "فَأَصْلِحُوا  يم:  الكر القرآن  يوصي  والشقاق،  الخلاف  مواجهة  في  المنازعات:  في  التوفيق 
]المتخاصمين[" )سورة الحجرات: 10(. ولكنه يحذر من أن التجاوز المستمر يتطلب رد حازم، لأن أفضل 

نتيجة يجب أن تكون "فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا" )سورة الحجرات: 9(.

,Jalal al-Din al-Suyuti and Muhammad Uthman Shubayr ابات نظر كت 12	  يُ
.Zaydan 2015, 107 :ضًا نظر أي المقتبسة في: Laldin 2013, 116؛ يُ



57

06 ية أخرى الإسلام وقوانين الحرب: أدوات ومفاهيم عمل

عدم السخرية: قد لا يكون مظهر الناس أو كيفية تقديمهم انعكاسًا حقيقيًا لقيمتهم؛ لذا ينصح القرآن 
نْهُمْ" )سورة الحجرات: 11(. إن إدانة القرآن لهذا  ا مِّ ن قَوْمٍ عَسََىٰ أَن يَكُونُوا خَيْْرً يم: "لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّ الكر
يكاتيًرا وليس إنسانًا،  الميل إلى تصنيف الناس، وتصنيف المجتمعات، أو التعامل مع "الآخر" باعتباره كار

يدفعنا إلى التغلب على التحيز والتمييز والشعور غير العقلاني بالتفوق.

عدم التشهير بالآخرين: يحدد القرآن عددًا من الطرق التي يمكن من خلالها أن نتجنب التشهير: وَلََا تَلْمِزُوا 
لْقَابِ" )سورة الحجرات: 11(؛ فهذه الأمور كلها تندرج ضمن فئة "الظلم". فهي تفسد  أَنفُسَكُمْ وَلََا تَنَابَزُوا بِالْْأَ

ين أو تؤذيهم. العلاقات الشخصية والجماعية، وتؤدي إلى التمييز أو الأفعال التي تسيء إلى الآخر

نَ  ية الظن في إحداث الفوضى في العلاقات بين الناس: "اجْتَنِبُوا كَثِيًرا مِّ تجنب الظن ]الشك[: يقرُّ القرآن بمركز
يات المؤامرة، التي يربط  نِّ إِثْمٌ" )سورة الحجرات: 12(. فالظن ]الشكوك[ هو جوهر نظر نِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّ الظَّ

منطقها بشكل زائف كل النقاط المتاحة، ولكنها لا تقدم بديلًًا مقبولًًا للإثبات والدليل.

عدم التجسس: إن من إحدى عواقب الظن ]الشك[ هي الرغبة في إشباعه من خلال المراقبة والتجسس. 
سُوا" )سورة الحجرات: 12(. وفي حين أن التجسس متفشٍّ في العلاقات  يقول القرآن ببساطة: "وَلََا تَجَسَّ

الدولية، فيجب اعتبار استخدامهما بشكل عام أمرًا مستهجنًا.

عدم الغيبة والنميمة: يقارن القرآن بين القيل والقال والغيبة وأكل لحوم البشر - أكل لحم ميت آخر - ويحذر 
عْضُكُم بَعْضًا" )سورة الحجرات: 12(. إن النميمة من علامات الجبن لأنها تنطوي  المسلمين من الغيبة "وَلََا يَغْتَب بَّ

على القذف والتشهير أو ترويج الشائعات دون أن يكون الأشخاص المعنيون قادرين على الدفاع عن أنفسهم.

إن كل ما سبق يستجيب لميول طبيعية لدى البشر يمكن أن تعرض العلاقات الجيدة للخطر ←	 	
وتعيق جهود حل النزاعات وصنع السلام. وهي شخصية واجتماعية في الوقت نفسه. 

وبالنسبة إلى ممارسي حل النزاعات الدولية، فقد تشكل جزءًا من الأخلاق وقواعد التعامل.

علاوة على ذلك، فإن النبي محمد وصحابته تركوا للمجتمع الدولي مجموعة غنية من المبادئ والتعاليم 
الموجزة، بما في ذلك ما يتعلق بتحويل الصراعات، سواء في ما يتصل بالمجتمعات المسلمة أو غير المسلمة 

من خلا  أساليب جديدة لتشكيل الدولة الشاملة.



58

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع07

 الإسلام وتشكيل الدولة07
في أوقات الصراع

التقاليد  في  وردت  كما  والمواطنة  التمثيلي  والحكم  الدولة  تشكيل  مبادئ  الفصل  هذا  يستعرض  سوف 
أُجريت  التي  النبوية  المفاوضات  لنا  صلى الله عليه وسلم في بدايات الإسلام. تقدم  النبي محمد  قها  الإسلامية، وكما طبَّ
لوقف القتال )مثل الهدنة( ومعاهدات الصلح ومواثيق الحكم رؤى قيّمة حول كيفية صياغة ترتيبات الحكم 

الانتقالي في المجتمعات ذات الأغلبية المسلمة التي تعاني من الصراعات والانقسامات.

تُبرز هذه التجارب النبوية أهمية التوازن بين العدل الشرعي والمصلحة العامة في بناء نظم الحكم، مع 
والعقل  والدين  النفس  بحفظ  المتعلقة  الشريعة  بمقاصد  والوفاء  المجتمعي  التآلف  يز  تعز على  التركيز 

والمال والنسل.

1.7  من الصبر الاستراتيجي إلى الحكم الاستراتيجي
بعد الاضطهاد الذي عاناه المسلمون الأوائل في مكة، قام النبي محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه بالهجرة من مكة إلى 
المدينة، تاركين وراءهم صراعًا منخفض الحدة ومقاطعة اقتصادية فرضتها قريش على المسلمين. اتسمت 
وباضطهاد  الأوائل،  والمسلمين  صلى الله عليه وسلم  النبي  وبإيذاء  الإسلام،  اعتنق  من  وتعذيب  باستشهاد  الفترة  هذه 
يرة العربية. مستمر دفع بعض المسلمين إلى الهجرة إلى الحبشة خشية الإبادة الكاملة لمن بقي في شبه الجز

سعى النبي صلى الله عليه وسلم تطوير تحالفات سياسية واجتماعية لتوفير حماية أكبر للمسلمين، لكن محاولاته قوبلت 
والمرونة  الاستراتيجي  بالصبر  متمسكًا  صلى الله عليه وسلم  النبي  ظل  ذلك،  من  الرغم  وعلى  بالعنف.  وأحيانًا  بالرفض 

السياسية، ملتزمًا بمقاصد الشريعة التي تقتضي حماية النفس والدين.

المتعددة  المدينة  طبيعة  صلى الله عليه وسلم  النبي  أدرك  والخزرج،  الأوس  من  المدينة  قبائل  مع  مفاوضاته  أثناء  وفي 
ية الدولة السياسية، وأن تحقيق السلام والأمن  الأديان والأعراق. وقد رأى أن الإسلام لم يستكمل بعد نظر
النسبيين كان أكثر أهمية في تلك المرحلة من فرض تصور نهائي للحكم، فقد كانت الأولوية لبناء درع الأمن 
والسلام المتبادلين، مما يُمكّن المسلمين من تصور نظام الحكم لاحقًا في ظل بيئة آمنة ومستقرة. ويعكس 

هذا المنهج الحكمة النبوية في الموازنة بين المبادئ الشرعية ومتطلبات الواقع.

في المدينة، لجأ النبي إلى اتباع الصبر الاستراتيجي:

	ຄعند التعامل مع الاضطهاد في مكة؛
	ຄفي تحالفاته الاستراتيجية مع قبائل المدينة؛
	ຄفي هجرته الاستراتيجية من مكة إلى المدينة؛
	ຄيزه الاستراتيجي كما ظهر في ميثاق المدينة؛ و في تعز
	ຄ.في حكمه الاستراتيجي كما ظهر من خلال المواطنة الشاملة

وقد خلص النبي إلى أن التنازل والتسوية عندما يخدمان القيم العليا للإسلام، فإنهما لا يتعارضان مع روح الإسلام.

يرتبط الصبر الاستراتيجي ارتباطًا وثيقًا بمبدأ التوازن والتنوع والاعتدال، كما ناقشنا سابقًا. وتوضح اختيارات 
لتحقيق  أساسية  كخطوات  عليها  والموافقة  الانتقالي  الحكم  وعمليات  اتفاقات  إبرام  قيمة  نفسه  النبي 

ترتيبات حكم أكثر مثالية للوضع النهائي.



59

07 الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع

يمكن لممارس حل النزاعات الدولية استخدام مفهوم الصبر الاستراتيجي عند محاولة التفاوض على ترتيبات 
الحكم الانتقالي القائمة على احترام المبادئ السبعة، تمامًا كما فعل النبي محمد في اثناء مفاوضاته على 

ميثاق المدينة.

ونتيجة ذلك، فمن خلال بناء الثقة وتبني حالة انتقالية من المصالحة فقط أن يتمكن النبي ←	 	
والمجتمع الناشئ في المدينة من إرساء السلام والأمن النسبيين، والتعافي من صدمة الصراع 

والعنف والاضطهاد، ثم التفاوض على ميثاق المدينة.

نة اق المدي ث ة الإسلامية في أوقات الصراع – مي دول 2.7  تشكيل ال
تفاوض النبي صلى الله عليه وسلم على ميثاق المدينة بعد الهجرة، عندما بدأ في بناء مجتمع جديد في المدينة المنورة. ويُعد 
هذا الميثاق نموذجًا مبكرًا وقويًا ليس فقط على قدرة الإسلام على صنع السلام واستثمار القوة الناعمة، 
بل وأهم من ذلك، على مفهوم الدولة المدنية كإطار شرعي لتشكيل الدولة في الإسلام. فقد نص الميثاق 

يات، وممارسة الإرادة الشعبية. على مبادئ مثل الشورى، ودمج قيم الإدماج والمساواة والحقوق والحر

إن النموذج الإسلامي للمدينة المنورة يتجاوز مجرد تقدير النبي )صلى الله عليه وسلم(، ليصبح مرجعًا قيمًا مستمرًا يعكس 
محاكاة هذه  رغبتهم  في  المسلمون،  يسعى  المعاملات.  إلى  وصولًًا  العبادات  من  بدءًا  الإسلام،  ثوابت 
التجربة، إلى تكييف مقاصد الشريعة مع السياقات الحديثة، ليس بالتقليد الحرفي، بل من خلال تطبيق 

المبادئ الشرعية بما يحقق مصالح العباد.

يخ الإسلام، حيث اختار النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته مغادرة مجتمع افتقر إلى  و تمثل الهجرة نقطة تحول في تار
ية الاعتقاد والعبادة، وكان يهيمن عليه النظام القبلي والشوفينية العرقية، إلى جانب اضطهاد النساء  حر
تأسيس  نحو  ورحلة  الاجتماعي،  الإقصاء  من  هروبًا  معانيها  أحد  في  الهجرة  كانت  وهكذا،  وعبوديتهن. 

مجتمع جديد يقوم على أسس المواطنة، والتضامن المجتمعي، وتقدير التنوع والاختلاف.

قبل إبرام ميثاق المدينة، نجح النبي صلى الله عليه وسلم في التوسط لتحقيق السلام بين قبيلتي الأوس والخزرج، اللتين 
أصبحتا الأنصار بعد اتحادهما مع المهاجرين الذين جاءوا مع النبي صلى الله عليه وسلم من مكة. من خلال ميثاق المدينة، 
ين والأنصار، بل عمل أيضًا على دمج أهل الكتاب - من  يز وحدة المسلمين من المهاجر لم يكتفِ النبي بتعز

اليهود والنصارى - كمواطنين في المجتمع الناشئ.

وقد ضمن النبي صلى الله عليه وسلم في هذا المجتمع الناشئ روحًا شاملة احتوت المسلمين واليهود والنصارى، وحتى المشركين 
يدًا لتحقيق التعايش السلمي وإرساء قواعد الحكم الشامل. والمنافقين، مما جعل ميثاق المدينة نموذجًا فر

ما يهم ممارس حل النزاعات الدولية هو أن كل من هذه المكونات من المجتمع احتفظ ←	 	
بهويته المنفصلة، ولكنها كانت ملزمة أيضًا بالحقوق والالتزامات المتبادلة للمواطنة. 

لذلك، فهي تشكل المحاولة الأولى للحكم في العالم الإسلامي ومثالًًا أسمى للحكم الإسلامي 
الشامل في بيئة معادية للغاية.



60

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع07

نة اق المدي ث ة ومي ة الشامل 3.7  المواطن
يز العديد من المبادئ والأعراف التي  يوفر ميثاق المدينة للممارسين في حل النزاعات الدولية أسسًا لتعز
تدعم وتحكم الأشكال المعاصرة لصنع السلام، كما تنص عليها إرشادات الأمم المتحدة للوساطة الفعالة 
به في مجلدات  العثور على الاستشهادات  لكن يمكن  النص الأصلي غير متوفر،  أن  )UN 2012(. وفي حين 

الحديث، مثل السيرة النبوية لابن إسحاق، وغيرها. وتعكس هذه الكتابات المبادئ المعاصرة التالية:

	ຄ الشمول - جميع سكان المدينة مواطنون متساوون، وينص الميثاق على " وأن يهود بني عوف أمة مع
المؤمنين.... وأن ليهود بني النجار مثل ما ليهود بني عوف". 

	ຄ المساواة أمام القانون – يخضع جميع السكان بالتساوي أمام نفس القانون. "وأنه ما كان .... حدث أو
اشتجار يخاف فساده فإن مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله..." .

	ຄ " .ية، ولكن ينبغي ألا يهدد ذلك الصالح العام حرية الاعتقاد - يُسمح لكل شخص بممارسة عقيدته بحر
لليهود دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وأنفسهم"..

	ຄ المساواة في الواجبات - إن تأسيس الحقوق يتناسب مع الواجبات والمسؤوليات. " وأن بينهم النصر على
من دهم يثرب ]المدينة[ ... وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين" )المادة 24(.

يرة العربية. فقد وضع إطارًا  يجب أن نتذكر أن الميثاق كان الأول من نوعه الذي تم التوافق عليه في الجز
متساويًا أو عقدًا اجتماعيًا لحكم العلاقات بين المسلمين وغير المسلمين، حيث لا يُجبر أحد أو ينبغي ألا 
يُجبر على التحول حتى يتمكن الجميع من العيش بسلام معًا وممارسة معتقداتهم الخاصة. وعلى هذا 

النحو، فإنه يوفر لممارس حل النزاعات الدولية مثالًًا موثّقًا لدولة مواطنة مسلمة شاملة.

تمثيلي 4.7  الحكم الاستشاري )الشوروي( وال
منذ زمن النبي صلى الله عليه وسلم كان من المقبول وجود شكل من أشكال الشورى فيما يتعلق باختيار القادة إذا كان 
ل  من المقرر الحفاظ على الشرعية السياسية والدينية والتقوى. وعلى الرغم من أن شكل التشاور قد تحوَّ
ية إلى الهيئات الانتخابية، إلى أشكال من الإجماع الكافي مثل تعهد الولاء  يجيًا - من المجالس الاستشار تدر

والانتخابات الشعبية؛ إلا أن القوة الأساسية للمبدأ تبقى قائمة، ولا تنازع فيها.

بينما يزعم بعض الفقهاء أن الشورى تنص على وجه التحديد على الإرادة الشعبية وموافقة ترتيبات الحكم، 
يتفق جميع الفقهاء الإسلاميين على أن الشورى إلزامية. حتى إن بعض الفقهاء، مثل عبد الرحمن الكواكبي، 
يربطون ممارسة التشاور بالصلاح )Al-Raysuni 2011, 122(. ولهذا السبب يضع العديد من العلماء المسلمين 
العامة ووسيلة استباقية لحل النزاعات الإسلامية  الشورى كمبدأ أساسي للحكم والقيادة وإدارة الشؤون 

.)Al-Raysuni 2011; Abdul Cader 2017(

الشورى ينص عليها القرآن والسنة النبوية، وهي مليئة بأمثلة على كيفية ممارسة النبي للشورى في حل معظم 
القضايا التي واجهت المجتمع المسلم. وهكذا، روى أحد الصحابة: " ما رأيت أحدا قط كان أكثر مشورة 

:)Al-Raysuni 2011, 9 :لأصحابه من رسول الله" )سنن الترمذي(. يقول القاضي ابن عطية )نقلًًا عن

الشورى هي من أسس الشريعة الإسلامية وأشدها إلزامًا. لذا، يجب عزل من فشل في استشارة 
أصحابه ذوي المعرفة والتقوى. وهذه النقطة لا جدال فيها.



61

07 الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع

حتى إن النبي محمد صلى الله عليه وسلم كان مطلوبًا منه استشارة أصحابه في الأمور المجتمعية، ما يجعل الشورى واجبة 
على القادة، ومسؤولية جماعية. إن مثل هذه المشاركة في اختيار القيادة منصوص عليها في مبادئ الإسلام 

)سورة المائدة: 159(.

وا مِنْ حَوْلِكَ، فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ  ا غَلِيظَ الْقَلْبِ لََانفَضُّ هِ لِنتَ لَهُمْ، وَلَوْ كُنتَ فَظًّ نَ اللَّ "فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّ
لِيَن" هَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّ هِ، إِنَّ اللَّ لْ عَلََى اللَّ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِِي الْْأمَْرِ، فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّ

ية الشورى في الإسلام، يبدو أن التشاور يجب أن  علاوة على ذلك، في حين قد يختلف العلماء حول مدى مركز
 .)Abu-Nimer 2000, 259( )يكون مع الأمة بأكملها، وليس فقط مع الخبراء أو النخب )أهل الحل والعقد

وبذلك، فإن كثيًرا من الآيات القرآنية توضح أن مسؤولية الشورى تشمل جميع أفراد المجتمع.

ية والمتطلبات للمشاركة في الشورى على أنها حق للجميع، إذ في ظل الإسلام يتساوى  يجب أن تعتبر الحر
جميع البشر أمام الله. ووفقًا لهذا التحليل، فلا تقتصر المشاركة في الشورى على أي جنس، حيث إن الإجماع 
يز المساءلة والإدماج والشفافية، حيث يصف القرآن ملكة سبأ بأنها  بين جميع الناس هو وسيلة مهمة لتعز

يها لضمان السلام والأمان لمملكتها )سورة النمل: 32(.  زعيمة سياسية حكيمة وقوية استشارت مستشار

يز الدين، والحفاظ على المصالح  ويدعم هذا مبادئ أخرى تشير إلى أن مسؤولية ضمان شرعية الحكم، وتعز
العامة هي مسؤولية الأمة، وليس القادة السياسيين فقط.

لقد أرسى ميثاق المدينة، إلى جانب الممارسات الإسلامية المبكرة للنبي، بعض الدعم ←	 	
لمفهوم "الإرادة الشعبية" في الإسلام في ما يتعلق بالموافقة على ترتيبات الحكم. وبموجب 
الميثاق، تتجذر الشرعية السياسية في اختيار المجتمع لزعمائه، الذين يظلون مسؤولين أمام 

القانون ويُطلب منهم التصرف بعدل، وبالنيابة عن المجتمع. ويضع هذا الشكل الجديد 
من الحكومة التمثيلية قيودًا مهمة على الحاكم تشبه المبادئ الحديثة للحكم واحترام حكم 

القانون. وفي قلب نظام الحكم هذا يكمن مفهوم الشورى.



62

07

ية شاملة 5.7 عمل
باختصار، تضمن الشورى عملية تشاركية وشاملة في اتخاذ القرارات المستنيرة، حيث تؤخذ جميع المكونات 
المقاصد  إنها تخدم  يقال  النحو،  للمجتمع. وعلى هذا  الجماعية  لتلبية الاحتياجات  الاعتبار  والعناصر في 

التالية، من بين أمور أخرى:.

	1 تحديد مسار العمل الأكثر صوابية؛.
	2 إزالة الذاتية والأنانية؛.
	3 منع الاستبداد؛.
	4 تشجيع التواضع؛.
	5 إنصاف الجميع؛.
	6 ية؛. يز الحر تعز
	7 ية والتفكير النقدي؛. تنمية القدرات الفكر
	8 يادة الدعم لاتخاذ الإجراءات؛. ز
	9 إظهار الاحترام والتكريم للأشخاص الذين تتم استشارتهم؛ و.

.	10 يز حسن النية والوحدة. تعز

ية التعبير ←	 هذا مهم لممارس حل النزاعات الدولية لأنه في جوهره، يعتمد الشورى على حر 	
والفكر للعمل بشكل صحيح )أبو نمر 2010(. وهو مرتبط ارتباطًا وثيقًا بالمبادئ العامة 

المذكورة أعلاه، فضلًًا عن مقاصد الشريعة، التي تشكل جزءًا من النظام البيئي الإسلامي 
للسلام في دعم وحدة الخلق. يعد التشاور أمرًا أساسيًا في مهمة ممارس حل النزاعات 

.)Al-Raysuni 2011, 26–39( الدولية

بناء على ذلك، تشكل الشورى أداة قوية للغاية ضمن أدوات حل النزاعات، وخاصة عندما يحاول ممارس 
حل النزاعات الدولي التفاوض على ترتيبات الحكم الانتقالي الشاملة في مرحلة ما بعد الصراع في المجتمعات 

ذات الأغلبية المسلمة.

زائفة إلى الطريق الوسط يات ال ائ ن ث 6.7 الوسطية: من ال
أخيًرا، هناك مفاهيم أخرى في التقاليد الإسلامية تدعم دور الأمة في صنع السلام في أثناء أوقات الصراع. 
يم )سورة البقرة: 143( الذي سبق أن تحدثنا عنه.  وتشمل هذه المفاهيم مفهوم الوسطية في القرآن الكر
م إلى مؤتمر إسطنبول حول الحاجة إلى العودة إلى المبادئ الأولى وتطوير  ويتفق هذا مع التحليل المقدَّ
نماذج جديدة حساسة للإسلام للحكم الانتقالي القادر على تحويل المجتمعات المتضاربة في لحظات الأزمة 

والانتقال في العالم الإسلامي.

الوسطية هي مرساة للإسلام حيث يمكن للأمة وممارسي حل النزاعات الدولية تحويل ←	 	
المناقشة بعيدًا من "ثنائية التطرف" ونحو "تقارب القيم الشاملة" بين التقاليد النصية 
ية الدولية، والتي يمكن أن تساعد بشكل أكبر في بناء نماذج  الإسلامية والمعايير المعيار

يق الوسط. جديدة للحكم الإسلامي من منظور البحث عن الطر

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع



63

07

تشكيل الدولة ة ل 7.7 نماذج محتمل
ية والحكم  بي يُظهِر توقًا متجددًا للمسلمين لقيم الحر في مؤتمر اسطنبول، اقترح السفير رسول أن الربيع العر
الأكثر شمولًًا مع الاحتفاظ بهويتهم كمسلمين. ومن المبادئ الأولى التي تم التعبير عنها أعلاه، يقترح أن 
الثلاثة  النماذج  إلى  وأشار  الإسلامية،  للمبادئ  وفقًا  مبررة  تكون  قد  للدولة  المحتملة  المعاصرة  النماذج 

المحتملة التالية لتشكيل الدولة بعد الصراع:

1. الدولة العلمانية/المحايدة 
وفقًا للسفير رسول، فإن الدولة العلمانية/المحايدة مدعومة بنظام انتخابي حيث يتم انتخاب الحكومة من 
خلال المشاركة الشعبية، ويتم ضمان الإدماج، ويتم ترسيخ الحقوق في الدستور أو ميثاق الحقوق. هذا 
الشكل من أشكال الدولة العلمانية ديمقراطي وشامل ويستند إلى الحقوق، ولكنه ليس علمانيًا بالضرورة 
بالمعنى الفرنسي للعلمانية، حيث تطالب الدولة بأن يكون الدين خاصًا من دون إظهار الهوية الدينية علانية. 
ونتيجة ذلك، فهي ليست دينية ولا معادية للدين. إن هذا النموذج من الدولة يسهل تلبية احتياجات جميع 
الطوائف الدينية، إما بالتساوي وإما بالتناسب. ويستمد النموذج القانون بشكل لا لبس فيه من قانون 
الحقوق والدستور. وهو يأخذ الدين في الاعتبار، ولكنه لا يلتزم بالتشريع وفقًا لنص أو تقاليد دينية. ومع 

ذلك، فإنه يحتاج إلى تنظيم الممارسات الدينية لضمان عدم انتهاكها القانون المدني.

2. المواطنة - دولة المواطنة
مثل الدولة العلمانية، تقوم دولة المواطنة على المشاركة الانتخابية الشعبية، وتستند إلى الحقوق، وتكون 
وشاملة، وموجهة لخدمة مواطنيها. وهي تظهر عناصر قوية من الدولة العلمانية من حيث إنها محايدة أو 
غير متحيزة في ما يتعلق بجميع الأديان. وهي تسعى جاهدة لتكون على مسافة متساوية من جميع الطوائف 
الدينية، ولكنها تراعي مواطنيها المتنوعين، وتراعي الحاجة إلى الاعتراف بجوانب القانون الشخصي وأفعال 
العبادة. ويكون المصدر الأساسي للقانون هو الدستور و/أو قانون الحقوق، على الرغم من أن قيم الدولة 

تتفق مع مقاصد الشريعة، والتي يمكن أن تكون أساسًا لقانون الحقوق.

3. الدولة المدنية
تقوم الدولة المدنية أيضًا على الإرادة الشعبية وتستند إلى الحقوق، وهي شاملة وتراعي الاحتياجات المتنوعة 
لمواطنيها. وهي تختلف عن الدولة العلمانية أو دولة المواطنة في العلاقة بين الدين والدولة. وتعترف 
الدولة المدنية بالطابع الأغلبية للأمة وبالتالي الدولة باعتبارها دولة ذات أغلبية مسلمة. وهي تستمد قيمها 
من مقاصد الشريعة وتتعهد بعدم انتهاك الإسلام نفسه. إنها لا تيسّّر فحسب، بل تؤسس جوانب معينة. 
الناس من جميع الأديان. إن الاعتراف بالإسلام  ية المعتقد والعبادة لجميع  ومع ذلك، فهي تضمن حر
يسمح للدولة باشتقاق القيم الأساسية من مقاصد الشريعة، ولكن مع الاحتفاظ بدستور أو قانون للحقوق 
تستمد منه جميع القوانين، وإن كان ذلك مع تقييد الدولة بعدم انتهاك الإسلام. كما يتيح ذلك قوانين 

الأحوال الشخصية والعبادة، ولكنه قد يتضمن جوانب أخرى من الشريعة لا تتعارض مع أحكام الدستور.

كأمة مسلمة في  للأمة  الغالب  بالطابع  المواطنة، يعترفان  المدنية ودولة  الدولة  النموذجين،  إن كل من 
الأغلب، ويستمدان القيم من مقاصد الشريعة. وفي حين قد تتعهد الدولة المدنية بعدم انتهاك الشريعة 
الإسلامية مع الاحتفاظ بدستور أو قانون للحقوق، فإنها تضمن أيضًا عدم تعارض تفسير الشريعة مع قانون 

الحقوق أو أحكام الدستور.

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع



64

بحسب السفير رسول، فإن كل من هذه  النماذج يتفق مع مبادئ الإسلام المنصوص عليها في هذا الدليل 
يق وسط بين الدولة العلمانية/المحايدة التي تعتبر معادية للغاية للحساسيات الدينية  والتطلع إلى إيجاد طر
والإسلامية للمسلمين والدولة الإسلامية الاستبدادية بشكل واضح. وتتضمن جميعها، بدرجات متفاوتة، 
واحترام  الأخرى،  يات  والحر الحقوق  عن  فضلًًا  القادة  اختيار  في  والمشاركة  الشعبية  الإرادة  مبدأ  احترام 
ية الدولية، كما تنعكس في إعلان الأمم  الكرامة الإنسانية وفقًا لقيم ومقاصد الشريعة والمعايير المعيار

المتحدة لحقوق الإنسان.

يز المناقشة وتنبيه ممارسي حل  إن تحليل السفير رسول وقائمة الخيارات مستنسخة هنا )الشكل 4( لتعز
بي. لا يتخذ الدليل  النزاعات الدولية إلى اتجاهات ناشئة معينة في تشكيل الدولة الإسلامية بعد الربيع العر
أي وجهة نظر بشأن أي منها هو الأفضل، لكن النماذج تشكل مؤشرات مهمة للتقدم في التفكير الإسلامي 
بشأن ترتيبات الحكم في المستقبل. كما أنها توفر لممارسي حل النزاعات الدولية قائمة من خيارات الحكم 
الانتقالي القابلة للتطبيق في المجتمعات المنقسمة ذات الأغلبية المسلمة المتضررة من الصراع حيث لا 

يوجد إجماع كاف بشأن ترتيبات حكم الوضع النهائي.

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع07



65

إسلاميةمدنيةمواطنةعلمانيةحربية

الشكل 
السياسي

	ຄعسكري 
	ຄ /استبدادي

ملكي
	ຄعلماني/ علماني

	ຄديمقراطي
	ຄجمهوري 
	ຄملكي دستوري

	ຄديمقراطي
	ຄجمهوري
	ຄملكي دستوري

	ຄديمقراطي
	ຄجمهوري
	ຄملك دستوري

	ຄاستبدادي
	ຄملكي
	ຄ ديمقراطي غير

ليبرالي

الشرعية 
الشعبية

	ຄانقلاب عسكري
	ຄخلافة وراثية
	ຄانتخابات

	ຄ انتخابات
ديمقراطية شعبية

	ຄ انتخابات
ديمقراطية شعبية

	ຄ انتخابات
ديمقراطية شعبية

	ຄانقلابية/وراثية
	ຄتجاوز رجال الدين
	ຄانتخابات -

مصدر 
السلطة

	ຄ/إيديولوجي
ديني

	ຄإملاءات
	ຄدستوري

	ຄإعلان الحقوق
	ຄالقانون الأساسي
	ຄالدستور

	ຄ/وثيقة الحقوق
القانون الأساسي

	ຄمقاصد الشريعة
	ຄدستور

	ຄ/قانون الحقوق
القانون الأساسي

	ຄدستور
	ຄ مبادئ الشريعة

الإسلامية وبعض 
الشريعة الإسلامية

	ຄكتاب مقدس
	ຄدستور
	ຄشريعة إسلامية

الحقوق 
يات والحر

	ຄقمعية
	ຄ ديمقراطية غير

ليبرالية
	ຄيات انتقائية حر

	ຄ الحقوق والحريات
يًا مكرسة دستور

	ຄ حقوق وحريات
- تقارب مبادئ 

الشريعة الإسلامية 
والإعلان العالمي 
لحقوق الإنسان - 

لا ضرر

	ຄ يات الحقوق والحر
- التقارب بين 

مبادئ الشريعة 
الإسلامية 

والإعلان العالمي 
لحقوق الإنسان، 

والحساسية 
للشريعة الإسلامية

	ຄ يات حقوق وحر
كما نصت عليها 

الشريعة الإسلامية
	ຄتحت رقابة الدولة

مؤسسات 
الحكم

	ຄالمراقبة
	ຄحماية
	ຄ حكم القانون غير

الليبرالي

	ຄ حكم القانون
المؤسسي 
الدستوري

	ຄية المواطن مركز

	ຄ سيادة القانون
المؤسسية 
الدستورية

	ຄية المواطن - مركز

	ຄية ودينية دستور
	ຄ المؤسسات تحمي

وتوجه
	ຄإدماج المواطنين

	ຄمراقبة
	ຄأمن
	ຄ حكم القانون غير

الليبرالي

 الدين
والدولة

	ຄالدين المستغل
	ຄالدين المكبوت
	ຄ الإسلاموفوبيا

الشعبوية

	ຄ علمانية، ولكن
ية العبادة:  حر
متساوية البعد 

وغير قابلة للاختراق 
من قبل الأديان

	ຄمحايد/غير متحيز
	ຄية العبادة حر
	ຄ مساعدة الممارسة

الدينية

	ຄ ية العبادة حر
القائمة على الدين

	ຄ تمكين احتياجات
الأغلبية

	ຄدولة دينية
	ຄ تفسير الشريعة

الإسلامية وإضفاء 
الطابع المؤسسي 

عليها

07 الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع



66

07

تقالي بعد الصراع 8.7 الحكم الان
إن تعاليم النبي صلى الله عليه وسلم والمبادئ الشرعية ومقاصد الشريعة التي تناولها هذا الدليل تؤكد أن من الواجب 
الشرعي على المسلمين احتضان السلام والعمل على إنهاء العنف متى وأينما أمكن ذلك. إن تحقيق مقاصد 
الإسلام عبر الوسائل السلمية، بما في ذلك التفاوض على المعاهدات وإقامة ترتيبات الحكم الانتقالي، ليس 

اختيارًا بل واجبًا شرعيًا ملزمًا.

إن المبادئ الشرعية، والمفاهيم الفقهية، والنماذج التي تناولها هذا الدليل ذات صلة مباشرة بعمل ممارسي الصلح 
الدولي، لا سيما أولئك الذين يشاركون في التفاوض على ترتيبات الحكم الانتقالي بعد الصراعات في المجتمعات 
ذات الأغلبية المسلمة المنقسمة. وبحسب رأي المؤلفين، فإن ترتيبات الحكم الانتقالي تمثل أدوات حاسمة في 

صنع السلام المعاصر، لأن إنهاء الصراعات المسلحة لا يعني بالضرورة انتهاء الخلافات السياسية.

الخلافات،  وحل  التغيير،  إدارة  لاستمرار  ية  عليها ضرور المتفق  الانتقالية  العمليات  أن  إلى  التجربة  تشير 
الترتيبات  أو معاهدة جديدة. وباختصار، توفر هذه  اعتماد عقد اجتماعي  يجيًا قبل  وتحويل الصراع تدر
يًا لإعادة التجمع، والمصالحة، وإعادة بناء هياكل الدولة، من  للمجتمعات والأطراف المتنازعة وقتًا ضرور

دون إجبار الأطراف على التخلي عن أهدافها الأيديولوجية بشأن كيفية تنظيم المجتمع.

ومن المهم أن ندرك أن وجود أي شكل من أشكال الحكم يضمن الأمن والعدل والاستقرار السياسي، ويمنع 
الفتنة والفوضى، هو فرض كفاية باتفاق العلماء. إن طبيعة الحكومات وأنظمة الإدارة ليست ثابتة، بل هي 
نتاج الاجتهاد الفقهي استجابة للواقع والسياق. لذلك، لا ينبغي أن تكون طبيعة الدولة مبررًا لتقويض حرمة 

الحياة أو الاستقرار السياسي في المجتمع.

The World For All Foundation :المصدر

ية: من الفرض إلى الموافقة الشعبي قال ت ة الان دول تطور ال

	ຄوقف القتال  ←  حل النزاعات  ← الوساطة من أجل السلام
	ຄمحادثات حول المحادثات ← التفاوض على المستقبل

سلام مفروض/سلام 
متفاوض عليه

تقاسم السلطة 
الانتقالية

 التخطيط
للمستقبل

	ຄ تقاسم السلطة: حكومة وحدة – تقاسم المسؤولية
	ຄالسلطة المزدوجة: المجالات الجغرافية للسلطة، المركز المحايد

	ຄتحويل الثنائيات – الإسلامية والحربية؟
	ຄفتح الوسط – الإسلامية، المواطنة أو المدنية؟

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع



67

07

بموجب المقاربات الإسلامية لصنع السلام الموضحة أعلاه، قد يكون المسلمون ملزمين بقبول الترتيبات 
الانتقالية إذا دفعت الضرر، ووفرت سلامًا فعالًًا، ووفرت إمكانية تحقيق العدالة، ومن خلال هذا تعزز وحدة 
الإسلام في الأمد البعيد. والتسويات ليست أمرًا سلبيًا في الإسلام، لا سيّما عندما تكون مرتبطة بمبادئ مثل 
العدل أو المصلحة العليا. ومن الأمثلة على ذلك التسويات التي قدمها النبي في أثناء صلح الحديبية من أجل 

تحقيق قدر أعظم من السلام والأمن.

أما في ما يتعلق بالعدالة، فكما أوضح ابن تيمية:

صاحبها من خَلاق، ومتى لم تقُم بالعدل لم تقُم، وإن كان لصاحبها من الإيمان ما يُجزى به في الآخرة".
"فإذا أُقيم أمر الدنيا بالعدل قامت، وإن لم يكن لصاحبها من خَلاق، ومتى لم تقُم بالعدل لم تقُم،

وإن كان لصاحبها من الإيمان ما يُجزى به في الآخرة" 13.

وبالنظر إلى أن العدل هو أحد السمات المميزة للنظام السياسي الإسلامي، فإن أنظمة الحكم يجب أن 
تتوافق مع مطالبه. ومن هنا، فإن الدولة إذا استطاعت، سواء من خلال ترتيبات الحكم الانتقالي أو غير 
الإنسانية  الكرامة  احترام  القائمة على  الشاملة،  المواطنة  الشعبية من خلال  المشاركة  تضمن  أن  ذلك، 
وترسيخ ثقافة الحقوق، فإنها ستكون كافية وفقًا لإملاءات العدالة الإسلامية والمبادئ والتعاليم الأخرى 

المنصوص عليها في هذا الدليل.

د الأول، ص 29. نهي عن المنكر، وزارة الشؤون الإسلامية، 1418، المجل المعروف وال ابن تيمية، الأمر ب 	13

الإسلام وتشكيل الدولة في أوقات الصراع



68

والنماذج  الإسلامية،  والمفاهيم  النبوية،  والتعاليم  الشرعية،  المبادئ  من  مجموعة  الدليل  هذا  يحدد 
)صلى الله عليه وسلم(. ويهدف هذا  النبي محمد  الوداع، وسيرة  النبوية، وخطبة  يم، والسنة  الكر القرآن  المستمدة من 
الدليل، من خلال التركيز على النصوص الأصلية، إلى تجاوز خطوط الخلاف العقائدية بين المدارس الفقهية 
يز إجماع شرعي أوسع لصالح صنع السلام وبنائه. وعلى الرغم من اختلاف تفسير بعض  المختلفة، لتعز
الأشكال  شرح  في  النهائي  المرجع  أنه  يدّعي  ولا  اتفاق،  محل  يُعتبر  أغلبها  فإن  المدارس،  بين  النصوص 
والأساليب الإسلامية لصنع السلام، مع إدراكه التنوع الفقهي واختلاف التقاليد الإسلامية. وفي حين يعترف 
فإنه يشير  )صلى الله عليه وسلم(،  النبي  بعد حياة  التي نشأت  والفقهية  ية  الفكر المدارس  اختلافات حقيقية بين  بوجود 
إلى القواسم المشتركة التي تعكس مجموعة من المعايير الدولية المتعلقة ببناء السلام وقوانين الحرب. 

ويهدف الدليل، تماشيًا مع ممارسات الصلح الشرعي، إلى إيجاد أرضية مشتركة كأساس للعمل.

لا يزعم هذا الدليل أن الصراعات في البلدان ذات الأغلبية المسلمة ناتجة بالكامل عن الإسلام أو الدين. 
بل يؤكد أن هذه الصراعات غالبًا ما تكون مدفوعة بـمطالبات سياسية واجتماعية وعوامل غير دينية. ومع 
للنزاعات مستحيلًًا من دون مراعاة  الثقافي الإسلامي لهذه المجتمعات يجعل أي حل  الطابع  ذلك، فإن 
هذه الحقيقة. ومن ثم، قد لا يكون الدين سببًا أساسيًا للصراع، لكنه يظل جزءًا أساسيًا من آليات حله، 
فهو يعتمد بشكل كبير على مقاصد الشريعة، بدلًًا من أي مجموعة محددة من قواعد الفقه المحلي التي 
تأثرت غالبًا بالعادات والتقاليد. ويوضح الفصل الخامس بشكل خاص أن دمج التقاليد المحلية مع الإسلام 
أدى في بعض الحالات إلى ظهور ممارسات أبوية واستبعاد النساء، وهو ما لا يتماشى مع التعاليم النبوية أو 

يم. إرشادات القرآن الكر

وعليه، فإنه يسعى إلى توضيح كيف يمكن أطراف الصراع، المستقطبة أيديولوجيًا أو ثقافيًا، أن تجد نقاط 
التقاء بين الأساليب الإسلامية لصنع السلام والمعايير العالمية، كما ورد في صكوك الأمم المتحدة والميثاق 
المبادئ  مع  البنّاء  التفاعل  في  الدولي  الصلح  ممارس  مساعدة  على  الدليل  يركز  الإنسان.  لحقوق  بي  العر

يز استدامتها وارتباطها بالسياق المحلي. الإسلامية، مع اعتماد أساليب صنع السلام الحديثة لتعز

من المناسب لممارس حل النزاعات غير المسلم أن يستشهد بالنصوص الشرعية مثل الآيات القرآنية أو 
الأحاديث النبوية كوسيلة لإقناع أطراف النزاع. فمن الأفضل أن يُترك هذا الدور لـممارسي الصلح المسلمين، 

الذين يتمتعون بشرعية دينية ومعرفة أكبر بالنصوص الشرعية.

يهدف هذا الدليل إلى تزويد كل من ممارسي الصلح الدولي، وأطراف النزاع، والجهات المانحة، وداعمي 
عمليات السلام، بإطار عمل شرعي لحل النزاعات يستند إلى الأسس الإسلامية. ويُكمل هذا الإطار أفضل 
الممارسات الدولية )الشكل 6(. ويأمل المؤلفون أن يُسهم هذا الدليل في جعل القدرات الإسلامية لصنع 
السلام أكثر إتاحة، بما يمكّن من تطوير أساليب دقيقة وملائمة للمجتمعات ذات الأغلبية المسلمة المتأثرة 

بالنزاعات أو الساعية إلى تغيير سياسي أو اجتماعي جذري.

الخاتمة08

 الخاتمة08



69

الشكل 6: المبادئ الإسلامية للإدماج والسلام

08 الخاتمة

المبادئ الإسلامية للإدماج والسلام

ية قرآن الآيات ال
	ຄالتوحيد

ຄالتوحيد
ຄية العبادة حر
ຄالتعددية والتنوع
ຄالميل إلى السلام
ຄالعدالة الاجتماعية
ຄالوفاء بالعقود والاتفاقيات
ຄاللطف والحب والرحمة 

 والعدالة
ຄالمساواة
ຄالتقوى هي العامل 

الحاسم الوحيد
ຄالكرامة المتساوية للبشر

بوية ن ة ال السن
	ຄالميل إلى السلام

ຄالأمين
ຄاحترام الديانات الأخرى
ຄالرجولة النبوية
ຄالحقوق والواجبات تجاه المرأة
ຄالنموذج المساواتي

وداع ة ال خطب
	ຄية حرمة الإنسان وقدسيته الفطر

ຄالحقوق المتبادلة مع المرأة
ຄ المساواة بين جميع الناس 

- أصل واحد
ຄعدم التمييز بين الناس 

 المختلفين والمتنوعين
كحق مطلق

بوية ن ة ال السن
	ຄالميل إلى السلام

ຄالأمين
ຄاحترام الديانات الأخرى
ຄالرجولة النبوية
ຄالحقوق والواجبات تجاه المرأة
ຄالنموذج المساواتي



70

الملحق )أ(: المراجع

 الملحق )أ(: المراجع

Abadi, Houda. 2022. “Seeking an Islamic Framework Towards Peacebuilding and Women’s 
Inclusion.” Firoz Lalji Institute for Africa, London School of Economics and Political Science.  

https://eprints.lse.ac.uk/115252/1/Seeking_an_islamic_framework_published.pdf. 

Abdalla, Amr. 2001. “Principles of Islamic Interpersonal Conflict Intervention:  
A search within Islam and Western literature.” Journal of Law and Religion 15, no. : 151–184. 

https://doi.org/10.2307/1051517.

Abdul Cader, Akram. 2017. “Islamic principles of Conflict Management.”  
International Journal of Cross Cultural Management 17, no. 3: 345–363.  

https://doi.org/10.1177/1470595817740912. 

Abu-Nimer, Mohammed. 1996. “Conflict Resolution in an Islamic Context:  
Some Conceptual Questions.” Peace & Change 21, no. 1: 22–40.  

https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.1996.tb00253.x. 

Abu-Nimer, Mohammed. 1996. “Conflict Resolution Approaches: Western and Middle Eastern 
Lessons and Possibilities.” The American Journal of Economics and Sociology, 55(1), 35–52.

http://www.jstor.org/stable/3487672. 

Abu-Nimer, Mohammed. 2000. “A Framework for Nonviolence and Peacebuilding in Islam.” 
Journal of Law and Religion 15, no. 1/2: 217–265.  

https://doi.org/10.2307/1051519. 

Abu-Nimer. 2010.

Ahmed, Nasai and Ibn Majah. 3057

Al-Hibri, Azizah. 2000. “An introduction to Muslim Women’s Rights.” In Windows of Faith: 
Muslim Women Scholar-Activists in North America, edited by Gisela Webb, 51–71.  

Syracuse University Press.

Al-Raysuni, Ahmed. 2011. Al-Shura: The Qur’anic Principle of Consultation (1st ed.). Translated 
by Nancy Roberts. International Institute of Islamic Thought. 

https://doi.org/10.2307/j.ctvkc67gn. 

Alwani, Zainab. 2003. “Peace, Jihad & Conflict Resolution.”  
American Journal of Islam and Society 20, no. 1: 166–169.  

https://doi.org/10.35632/ajis.v20i1.1890. 

al-Zuhayli, Muhammad. Al-Qawa’id al-Fiqhiyyah.

https://eprints.lse.ac.uk/115252/1/Seeking_an_islamic_framework_published.pdf
https://eprints.lse.ac.uk/115252/1/Seeking_an_islamic_framework_published.pdf
https://doi.org/10.2307/1051517
https://doi.org/10.1177/1470595817740912
https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.1996.tb00253.x
http://www.jstor.org/stable/3487672
https://doi.org/10.2307/1051519
https://doi.org/10.2307/j.ctvkc67gn
https://doi.org/10.35632/ajis.v20i1.1890


71

Ansary, Tamim. 2009. Destiny Disrupted: A History of the World Through Islamic Eyes.  
New York: PublicAffairs.

Berghof Foundation. 2017. National Dialogue Handbook.  
https://berghof-foundation.org/library/national-dialogue-handbook. 

Brooks, Christine. 2020. “The Role of Islamic Feminists in Moroccan Legal Reform:  
A Case Study of the 2018 Law on Violence Against Women.” University of Texas.  

https://hdl.handle.net/2152/85728. 

Cook, David. 2015. Understanding Jihad. Oakland: University of California Press.

Derelioglu, Atakan. 2019. “The Islamic Concept of Social Justice as a Means of Peace-Building 
Attainment within the Framework of Human Dignity and Social Relations."  

Presented at the 18th International Conference on Social Sciences, Lisbon, 17-18 May.

DIN (Da’Wah Institute of Nigeria). 2019. Al-Ameen: 40+ Lessons for Building Bridges and Breaking 
Barriers to Peace from the Life of Prophet Muhammad (pbuh). Part 1. Islamic Education Trust.  

https://dawahinstitute.org/portfolio-item/al-ameen-book-2. 

DIN (Da’wah Institute of Nigeria). 2021 “What is Usul Al-Fiqh?”  
Islamic Education Trust. https://dawahinstitute.org/brave-tan/what-is-usul-al-fiqh. 

DIN (Da’wah Institute of Nigeria). 2022. “The Prophet’s (P) Concessions During the  
Treaty of Hudaibiyah.” Islamic Education Trust.  

https://dawahinstitute.org/brave-tan/the-prophets-p-concessions-during-the-treaty-of-
hudaibiyah. 

DIN (Da’wah Institute of Nigeria). 2023. The Use, Misuse and Abuse of Jihad. Book 1.  
Islamic Education Trust. 

https://dawahinstitute.org/portfolio-item/the-use-misuse-and-abuse-of-jihad-book-1. 

DIN (Da’wah Institute of Nigeria). 2023b. Democracy, Caliphate, And Islamic Governance: An 
Islamic Juristic Exploration of the Compatibility of Democracy with the Principles of Islamic 

Political Thought (Al-Siyasah Al-Shar’iyyah). Islamic Education Trust.  
https://dawahinstitute.org/portfolio-item/democracy-caliphate-and-islamic-governance/. 

الملحق )أ(: المراجع

https://berghof-foundation.org/library/national-dialogue-handbook
https://dawahinstitute.org/portfolio-item/al-ameen-book-2
https://dawahinstitute.org/brave-tan/the-prophets-p-concessions-during-the-treaty-of-hudaibiyah
https://dawahinstitute.org/brave-tan/the-prophets-p-concessions-during-the-treaty-of-hudaibiyah
https://dawahinstitute.org/portfolio-item/the-use-misuse-and-abuse-of-jihad-book-1
https://dawahinstitute.org/portfolio-item/democracy-caliphate-and-islamic-governance/
https://dawahinstitute.org/brave-tan/what-is-usul-al-fiqh
https://hdl.handle.net/2152/85728


72

FBA (Folke Bernadotte Academy) and CCHS (Centre for Conflict and Humanitarian Studies). 
2022. “Communique: Conference on Peacemaking and Statecraft in the Muslim World.” 

Istanbul, 12 February.  
https://chs-doha.org/en/News/Documents/Communique_Conference%20on%20Peace%20

Making%20and%20Statecraft%20in%20the%20Muslim%20World%2012_02_2022.pdf. 

Huda, Qamar-ul. 2010. Crescent and Dove: Peace and Conflict Resolution in Islam.  
United States Institute of Peace Press.  

https://www.usip.org/publications/2010/10/crescent-and-dove. 

Hursh, John. 2012. “Advancing Women’s Rights Through Islamic Law:  
The Example of Morocco.” Berkeley Journal of Gender, Law, and Justice 27, no. 2.  

https://ssrn.com/abstract=2173872. 

Ismail, Muhammad-Basheer. 2017. Islamic Law and Transnational Diplomatic Law:  
A Quest for Complementarity in Divergent Legal Theories. Palgrave MacMillan.

Kelsay, John. 2007. Arguing the Just War in Islam. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Kheri, Abdallah. 2006. Islam and the So-Called War on Global Terrorism. Conference on Islam, 
Terrorism and African Development, University of Ibadan, Nigeria, 8–10 February.

Koopmans, Sven. 2023. Negotiating Peace: A Guide to the Practice, Politics, and Law of 
International Mediation. Oxford University Press.

Laldin, Mohamad Akram. 2013. Islamic Legal Maxims and Their Application in Islamic Finance. 
Kuala Lumpa: International Shari’ah Research Academy for Islamic Finance.

Lifintseva, Tatyana, Leonid Isaev and Alisa Shishkina. 2015. “Fitnah: The Afterlife of a Religious 
Term in Recent Political Protest.” Religions 6, no. 2: 527–542.  

https://doi.org/10.3390/rel6020527. 

OSCE (Organization for Security and Co-operation in Europe). 2019. "Inclusion of Women and 
Effective Peace Processes: A Toolkit". https://www.osce.org/secretariat/440735. 

Ramadan, Tariq. 2009. "Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation".  
Oxford: Oxford University Press.

Robins and Jones. 2009

الملحق )أ(: المراجع

https://chs-doha.org/en/News/Documents/Communique_Conference%20on%20Peace%20Making%20and%20Statecraft%20in%20the%20Muslim%20World%2012_02_2022.pdf
https://chs-doha.org/en/News/Documents/Communique_Conference%20on%20Peace%20Making%20and%20Statecraft%20in%20the%20Muslim%20World%2012_02_2022.pdf
https://www.usip.org/publications/2010/10/crescent-and-dove
https://ssrn.com/abstract=2173872
https://doi.org/10.3390/rel6020527
https://www.osce.org/secretariat/440735


73

Sachedina, Abdulaziz A. 1990. “The Development of Jihad in Islamic Revelation and History.”  
In Cross, Crescent and Sword: The Justification of War in Western and Islamic Traditions, edited 

by James Turner Johnson and John Kelsay, 35–51. New York: Greenwood Press.

Said, Abdul Aziz and Nathan C. Funk. 2003. “Peace in Islam: An Ecology of the Spirit.”  
In Islam and Ecology: A Bestowed Trust, edited by Richard C. Foltz, Frederick M. Denny  

and Azizan Baharuddin. Harvard University Press.

Safiyanu, Sadiq. 2021. “The Principle of Diplomatic Immunity Under Islamic Law.”  
International Journal of Social Sciences 5, no. 21: 42–52. 

Smock, David and Qamar-ul Huda. 2013. “Islamic Peacemaking Since 9/11.”  
United States Institute of Peace, Special Report.  

https://www.usip.org/publications/2009/01/islamic-peacemaking-911. 

UN (United Nations). 2012. United Nations Guidance for Effective Mediation.  
https://peacemaker.un.org/guidance-effective-mediation. 

UN (United Nations). 2020. Practical guidance for mediators to protect children  
in situations of armed conflict.  

https://childrenandarmedconflict.un.org/wp-content/uploads/2020/10/Practical-guidance-
for-mediators-to-protect-children-in-situations-of-armed-conflict.pdf. 

UN DPPA (United Nations Department of Political and Peacebuilding Affairs) and Centre for 
Humanitarian Dialogue (HD). 2019. Digital Technologies and Mediation: Toolkit.  

https://peacemaker.un.org/sites/peacemaker.un.org/files/DigitalToolkitReport.pdf. 

UNITAR (United Nations Institute for Training and Research). 2010.  
A Manual for UN Mediators: Advice from UN Representatives and Envoys.  

https://peacemaker.un.org/sites/peacemaker.un.org/files/ManualUNMediators_UN2010.pdf. 

United Nations General Assembly. 2017. United Nations Activities in Support of Mediation. 
Report of the Secretary General, A/72/115, 27 June.  

https://peacemaker.un.org/sites/peacemaker.un.org/files/DPA%20Report%20REV9%20
ENG%20WEB.pdf. 

USIP (United States Institute for Peace). 2021. Religion and Mediation:  
Action Guide. Washington DC.  

https://www.usip.org/sites/default/files/Religion-and-Mediation-Action-Guide.pdf. 

Zaydan, Abd al-Karim. 2015. Synopsis on the Elucidation of Legal Maxims in Islamic Law. 
Translated by Habibur Rahman and Azman Ismail. Kuala Lumpa: IBFIM

الملحق )أ(: المراجع

https://www.usip.org/publications/2009/01/islamic-peacemaking-911
https://peacemaker.un.org/guidance-effective-mediation
https://childrenandarmedconflict.un.org/wp-content/uploads/2020/10/Practical-guidance-for-mediators-to-protect-children-in-situations-of-armed-conflict.pdf
https://childrenandarmedconflict.un.org/wp-content/uploads/2020/10/Practical-guidance-for-mediators-to-protect-children-in-situations-of-armed-conflict.pdf
https://peacemaker.un.org/sites/peacemaker.un.org/files/DigitalToolkitReport.pdf
https://peacemaker.un.org/sites/peacemaker.un.org/files/DPA%20Report%20REV9%20ENG%20WEB.pdf
https://www.usip.org/sites/default/files/Religion-and-Mediation-Action-Guide.pdf


76

x

  "لا يكفي الحديث عن السلام، بل

 يجب أن نؤمن به. ولا يكفي أن نؤمن

به، بل يجب أن نعمل من أجله"

إليانور روزفلت 	 


	دليل صنع السلامباستخدام المبادئ الإسلامية
	المحتويات
	المؤلفون
	شكر وامتنان
	تمهيد
	 01 مقدمة
	1.1 المنهج: مقاربة المبادئ الأولى
	2.1 مؤتمر اسطنبول: التحقق من الفرضية
	3.1 هيكل الدليل

	  02الإسلام ومقاربات صنع السلام المعاصرة
	1.2 أوجه التكامل
	2.2 الأمة المعاصرة: الحاجة إلى صنع السلام

	 03 نحو منظومة إيكولوجية إس مية لصنع االس م: المبادئ السبعة
	1.3 المبادئ السبعة
	2.3 فهم الجهاد في جميع مظاهره

	 04الإس م وإطار صنع الس م القائم ع ى ا االحقوق: مقاصد الشريعة
	1.4 المقاصد العليا للشريعة الإسلامية )مقاصد الشريعة(
	2.4 مفاهيم أخرى داعمة

	 05 حقوق المرأة في أماكن الصراع ذاتالأغلبية المسلمة
	1.5 ديناميكيات النوع الاجتماعي، والمعايير، والتفسيرات البشريةللنصوص الإلهية
	2.5 بناء إجماع كافٍ: نحو الإدماج المبدئي
	3.5 استراتيجيات حقوق المرأة ومشاركتها

	 06الإسلام وقوانين الحرب:أدوات ومفاهيم عملية أخرى
	1.6 الإسلام وقواعد الحرب
	6.2 مفاهيم إسلامية أخرى مهمة

	 07الإسلام وتشكيل الدولةفي أوقات الصراع
	1.7 من الصبر الاستراتيجي إلى الحكم الاستراتيجي
	2.7 تشكيل الدولة الإسلامية في أوقات الصراع – ميثاق المدينة
	3.7 المواطنة الشاملة وميثاق المدينة
	4.7 الحكم الاستشاري )الشوروي( والتمثيلي
	5.7 عملية شاملة
	6.7 الوسطية: من الثنائيات الزائفة إلى الطريق الوسط
	7.7 نماذج محتملة لتشكيل الدولة
	8.7 الحكم الانتقالي بعد الصراع

	08 الخاتمة
	الملحق )أ(: المراجع



Accessibility Report



		Filename: 

		FBA_INP Guide_pdf underlag_CMYK_210x282 arabic_v5_TG copy.pdf






		Report created by: 

		Dany Mündner


		Organization: 

		





 [Personal and organization information from the Preferences > Identity dialog.]


Summary


The checker found no problems in this document.



		Needs manual check: 2


		Passed manually: 0


		Failed manually: 0


		Skipped: 1


		Passed: 29


		Failed: 0





Detailed Report



		Document




		Rule Name		Status		Description


		Accessibility permission flag		Passed		Accessibility permission flag must be set


		Image-only PDF		Passed		Document is not image-only PDF


		Tagged PDF		Passed		Document is tagged PDF


		Logical Reading Order		Needs manual check		Document structure provides a logical reading order


		Primary language		Passed		Text language is specified


		Title		Passed		Document title is showing in title bar


		Bookmarks		Passed		Bookmarks are present in large documents


		Color contrast		Needs manual check		Document has appropriate color contrast


		Page Content




		Rule Name		Status		Description


		Tagged content		Passed		All page content is tagged


		Tagged annotations		Passed		All annotations are tagged


		Tab order		Passed		Tab order is consistent with structure order


		Character encoding		Passed		Reliable character encoding is provided


		Tagged multimedia		Passed		All multimedia objects are tagged


		Screen flicker		Passed		Page will not cause screen flicker


		Scripts		Passed		No inaccessible scripts


		Timed responses		Passed		Page does not require timed responses


		Navigation links		Passed		Navigation links are not repetitive


		Forms




		Rule Name		Status		Description


		Tagged form fields		Passed		All form fields are tagged


		Field descriptions		Passed		All form fields have description


		Alternate Text




		Rule Name		Status		Description


		Figures alternate text		Passed		Figures require alternate text


		Nested alternate text		Passed		Alternate text that will never be read


		Associated with content		Passed		Alternate text must be associated with some content


		Hides annotation		Passed		Alternate text should not hide annotation


		Other elements alternate text		Passed		Other elements that require alternate text


		Tables




		Rule Name		Status		Description


		Rows		Passed		TR must be a child of Table, THead, TBody, or TFoot


		TH and TD		Passed		TH and TD must be children of TR


		Headers		Passed		Tables should have headers


		Regularity		Passed		Tables must contain the same number of columns in each row and rows in each column


		Summary		Skipped		Tables must have a summary


		Lists




		Rule Name		Status		Description


		List items		Passed		LI must be a child of L


		Lbl and LBody		Passed		Lbl and LBody must be children of LI


		Headings




		Rule Name		Status		Description


		Appropriate nesting		Passed		Appropriate nesting







Back to Top


